

جَواجَة شِمَهُ الدِّيز ْعَظِيمً



## تذكره خواجه شمس الدين عظيمي

تخفیق و تدوین: شهزاداحمه عظیمی





### انتساب

مر شد کریم حضرت خواجہ شمس الدین عظیمی کے نام جن کافیض اور جن کی بر کتیں میر ہے اوپر محیط ہیں۔





تحقیق وندوین: شهزاداحمه عظیمی

معاونین: عدنان عادل عظیمی روبینه سعید عظیمی

محمه حسين عظيمي پروين رشيد عظيمي

محمه ذيثان عظيمي عاليه عظيمي

اشفاق حسين عظيمي نسيم عظيمي

محمداعظم عظيمي سيمانازعظيمي

کمپوزنگ: عمران خان/ماجد علی عظیمی

پروف ریڈ نگ: منیراحمر عظیمی

سرورق:عظمت الله عظیمی

گرافنس: محمد کاشف

سن اشاعت: ۲۷، جنوری ۸ ۰ ۲۰ ء

تعداداشاعت اول: ۲۰۰۰

ناشر:

مطبع:

قيمت:



## www.ksars.org

#### ديباچه

ایسالگتاہے کہ جیسے کل کی بات ہو،جون ۱۹۹۱ء میں مرکزی لا ئبریری۔ مرکزی مراقبہ ہال کی کتب کی فہرست مرتب کرنے کے دوران میرے ذہن میں مرشد کریم کا ہمہ جہتی تعارف،الٰہی مشن کی ترویج اور حالات زندگی سے متعلق ضروری معلومات کی بیشکش اور ریکارڈ کی غرض سے شعبہ حضرت خواجہ سمس الدین عظیمی قائم کرنے کاخیال آیا۔

ابتدائی منصوبہ کے دوران نومبر ۱۹۹۱ء کی ایک شب میں نے خواب میں دیکھا کہ میں مرشد کریم حضرت خواجہ سمس الدین عظیمی کی خدمت میں حاضر ہوں اور آپ سے ان کے انٹر ویو کے لئے درخواست کررہاہوں۔ آنکھ کھلتے ہی سب سے پہلا خیال آیا کہ مرشد کریم کوخواب سناؤں۔ صبح سویر سے حاضر خدمت ہو گیا۔ مرشد کریم اس وقت اخبار کا مطالعہ فرمار ہے تھے اور قریب ہی ایک پلیٹ میں نیم کی نبولیاں رکھی ہوئی تھیں جس میں سے کچھ آپ نے مجھے کھانے کے لئے عنایت فرمائیں۔ خواب بیان کرتے وقت میں ندر یکھا کہ غیر محسوس انداز میں آپ نے اخبار کو اپنے چہرہ کے سامنے کرلیالیکن اس دوران آپ کی مسکر اہٹ میری آئکھوں سے پوشیدہ نہیں رہی۔

آپ نے شفقت فرمائی اور میری درخواست کوشرف قبولیت بخشا۔ اس طرح ۱۳ نومبر ۱۹۹۱ء سے شعبہ حضرت خواجہ مثمس الدین عظیمی کا با قاعدہ آغاز ہو گیا جو کہ دو حصوں پر مشتمل ہے۔ پہلا حصہ میں قابل اعتبار ذرائع سے مرشد کریم کی زندگی کے بارے میں معلومات جمع کرنا تھیں اور دو سرے حصہ میں اللی مشن کی ترویج کے لئے آپ کی کاوشوں کا مکمل ریکارڈ مرتب کرناہے۔

تنہاآ دمی مجھی بڑاکام نہیں کر سکتا۔ بڑاکام کرنے کے لئے ضروری ہے کہ مطلوبہ کام کی پشت پر کئی افراد کی صلاحیتیں کار فرماہو۔اس معاملے میں میں خود کوخوش قسمت تصور کرتاہوں کہ اس منصوبے کے آغاز سے ہی مجھے ایسے دوستوں کی رفاقت میسر آگئی کہ اللہ تعالیٰ کے فضل، مرشد کریم کی نظر کرم سے الحمد اللہ! منصوبہ کا پہلا حصہ احسن طریقہ سے پایئے تنکیل کو پہنچا اور تذکرہ خواجہ شمس الدین عظیمی بصداحترام وادب پیش کرنے کی سعادت حاصل ہوئی۔





روحانیت کے بارے میں لوگوں کا عمومی یہ نظریہ ہے کہ روحانیت کا مطلب کشف و کرامت ہے۔ دوسری بات جو معاشرے میں حقیقت کے خلاف بیان کی جاتی ہے کہ تنخیر کا نئات یاروحانی علوم حاصل کرنے کا مقصدیہ ہے کہ انسان د نیا بیزار ہو کر جنگل میں جا بیٹھے۔ یہ تذکرہ قار ئین پر آشکار کرے گا کہ مرشد کریم نے نہایت مصروف زندگی گزاری ہے۔ جس کے ذریعے آپ نے رہبانیت کو مکمل مستر دکیا ہے۔ بحیثیت استاد آپ نے اپنے شاگردوں میں اس جذبہ کوراسخ کیا ہے کہ اُنہیں دینی اور د نیاوی اعتبار سے علم و فنون میں ماہر ہونا چاہئے۔ آپ کی تعلیمات بتاتی ہیں کہ اگرانسان زندگی اور حیات کی ہم آ ہنگی کا ادراک کرلے تواس پر حیات اہدی کا راز مکشف ہو جاتا ہے۔

تذکرہ خواجہ مشمس الدین عظیمی مرتب کرنے کے لئے میں نے ہر ممکن کوشش کی ہے کہ زیادہ سے زیادہ مرشد کریم کے جملوں کو استعال کیاجائے تاکہ طرز تحریر کوروایتی رکھ رکھاؤسے دورر کھ سکوں۔اس کا بڑافائدہ بیہ ہے کہ قارئین الفاظ کا صحیح تاثر قبول کریں گے۔

مسودہ مرتب کرنے کے دوران میرے سامنے ایک بات تھی کہ کسی طور پراس کو مکمل کرناہے اوراس مقصد کے حصول کے لئے میں شوق اور دیگر فرائض کے در میان توازن بر قرار نہیں رکھ سکا۔ میں اپنے اہل خانہ سمیت احباب کا تہہ دل سے مشکور ہوں کہ انہوں نے میری کو تاہیوں سے صرف نظر کرتے ہوئے میری بھر پور حوصلہ افٹرائی فرمائی ہے۔ بالخصوص میں اراکین سلسلہ عظیمیہ، گراں مراقبہ ہالز، لا بھریرین برائے عظیمیہ روحانی لا بھریز کا ممنون ہوں کہ انہوں نے مرشد کریم کے حوالے سے معلومات کی فراہمی میں میرے ساتھ بھر پور تعاون کیا۔

اس کام کے دوران میں نے شدت سے محسوس کیا ہے کہ مرشد کریم کے افکار و نظریات اور راہ حق پر چلنے کی دعوت متوسلین و
سالکین کے لئے مشعل راہ ہے۔ مختلف نشستوں میں آپ کے لیکچرز، خطابات انسان کو غور و فکر کی طرف راغب کرتے ہیں۔
اجتماعی اور انفرادی تربیت کے لئے آپ کے لکھے ہوئے مضامین، مکتوبات ایسی بارش ہے جور وحانی پیاسوں اور متلاشیان حقیقت کوابد

تک سیر اب کرتی رہے گی۔ مرشد کریم کی تحریریں، تقریریں صرف ایک قوم یا گروہ کے لئے مخصوص نہیں ہیں۔ یہ سرمایہ پوری
نوع انسانی کے لئے ورثہ ہے اور اس علمی سرمایہ کو یکجا کرنے کے لئے شعبہ حضرت خواجہ شمس الدین عظیمی کے کار کنان تازہ دم
ہیں۔

ہم مر شد کریم کے خادم مسرور ہیں کہ آپ کی سرپر ستی ہمیں حاصل ہے اور تائید ایز دی ہمارے شامل حال ہے۔ مرشد کریم حضرت خواجہ شمس الدین عظیمی نے ایک خط میں امام سلسلہ عظیمییہ





حضور قلندر بابااولیاء رحمتہ اللہ علیہ سے اپنے وجدانی تعلق کی بناپر صاحب خط کو تحریر فرمایا ہے کہ ''محبوب کے وصل کی لذت آج بھی میر سے اندر زندہ ہے اور یہی وہ وصل ہے اور لذت ہے جو مجھے دن رات بے قرار کئے ہوئے ہے۔ میں اس لذت کی تلاش میں کہاں کہاں نہیں پہنچا۔

میں نے جت کا ایک ایک گوشہ دیکھا۔ آسانوں کی رفعتوں میں فرشتوں کے خوشماصفاتی پروں کا جمال دیکھا۔ ملائے اعلیٰ کے قدسی اجسام میں بچلی کا عکس دیکھا۔ دوزخ کے طبقات میں گھوم کر آیا۔ موت کو دیکھا۔ موت سے پنجا آزمائی کی۔ وہ پچھ دیکھا جن کے لئے الفاظ نہیں ہیں کہ بیان کر دیاجائے لیکن مرشد کے وصل کی لذت نہیں ملی۔ ہر لحمہ مرنے کے بعد اس لئے جیتا ہوں کہ مرشد سے قربت ملے گی۔ جینے کے بعد ہر آن اس لئے مرتا ہوں کہ مرشد کا وصال نصیب ہوگا۔ اندر جھانکتا ہوں مرشد نظر آتے ہیں۔ باہر دیکھا ہوں مرشد کی جھلک پڑتی ہے۔

ہائے! وہ کیسی لذت وصل تھی کہ زمانے گزرنے کے بعد بھی روح میں تڑپ ہے،اضطراب ہے،انظار ہے۔اس یقین کے ساتھ زندہ ہوں،اس یقین کے ساتھ مروں گا،اس یقین کے ساتھ دوبارہ زندہ ہوں گا کہ حضور قلندر بابااولیاءرحمتہ اللہ علیہ مجھے ایک بار اپنے سینے سے لگائیں کے ساتھ مروا ہود نفی ہوجائے گااور کوئی یہ نہیں جان سکتا کہ مرشد اور مرید دوالگ الگ پرت ہیں۔

روحانی راستہ کے مسافر، میرے فرزند! میں آپ کو چند سطریں لکھنا چاہتا تھا مگر میرے اندر مرشد کریم کی محبت کار کا ہوا طوفان بر ملا ظاہر ہو گیااور میں داستان جنون لکھتا گیا۔ خدا کرے میر اجنون آپ کا جنون بن جائے۔ آمین ''

د نیامیں بہت کم مواقع ایسے ہوتے ہیں جب کچھ کام کرنے کاموقع ملتا ہے۔ یہ مرشد کریم حضرت خواجہ شمس الدین عظیمی کی نظر کرم ہے کہ آپ نے مجھے یہ سعادت بخشی ہے کہ میں شعبہ حضرت خواجہ شمس الدین عظیمی پر کام کر سکوں للذامیں اس موقع پر اللہ تعالی سے دعا گوہوں کہ مجھے یہاں اور وہاں مرشد کریم کی رفاقت نصیب ہو۔ آمین

شهزاداحمه عظيمي

مرکزی مراقبه ہال۔کراچی

۱۲ د سمبر ۷۰۰۲ء









#### فهر سن

| ديباچـِ               |
|-----------------------|
| فهرست                 |
| ناریخی و فکری پس منظر |
| غاندانی پس منظر       |
| صاحب كثف              |
| صابره خاتون           |
| ې <sup>چ</sup> رت     |
| حضرت ابوابو ب انصاري  |
| . کیپی                |
| روحانی اولاد          |
| ماں کی تربیت          |
| حافظ جي               |
| جت دوزخ               |
| بچین کے خواب          |
| صاحب خدمت بزرگ        |
| پیشانی پر بوسه        |





| 34                           | جواني              |
|------------------------------|--------------------|
| تنان كا جِنْكُل              | چولهٔ              |
| ب نبوت                       | أفتار              |
| مسلم فسادات                  | ہندو               |
| كاسال                        | عشر أ              |
| روپي                         | ؠٳڿؙؠ              |
| ) يمپ                        | ُ<br>نوجی          |
| . کی چائے                    | مک                 |
| .ام                          | نگار               |
| ق آ باد                      | صادأ               |
| ره ہاتھ                      | ماديد              |
| فكاعمل                       | تعارأ              |
| ن                            | معاث               |
| تى جىم                       | نسر في             |
| 40                           | ناؤن <b>ڈ</b>      |
| يل وسعت                      | عام <b>ب</b>       |
| ر قلندر بابااولیاء سے ملاقات | حضو                |
| ون چره                       | پر سک <sub>و</sub> |





| رضامندي           |
|-------------------|
| ہزاروں کا مجمع    |
| پاک پېڻن شريف     |
| نقطة انقلاب       |
| ہاتف غیبی         |
| ز عفران کے کھیت   |
| غيبى نظر          |
| عظیم بنده         |
| حسن اخرىٰ         |
| نزاع كاعالم       |
| مقدمه پیش ہوا     |
| قندر کی نماز      |
| ہر حال میں باشعور |
| وراثت علم لدني    |
| رَي <b>ت</b>      |
| تربيت كا آغاز     |
| الله کے سپر د     |
| شعوري مزاحت       |





| 55 | پپالیس سال کی عمر      |
|----|------------------------|
| 56 | طر ز فکر پر ضر ب       |
| 56 | نیبی مد د              |
| 57 | سونے کی اینٹیں         |
| 57 | اِ کرالٰی<br>اِ کرالٰی |
|    | تصرف کاوقت             |
| 58 | تعميل حكم              |
| 59 | ندر کی آواز            |
| 59 | سانس کی مشق            |
| 60 | ر گوں میں سنسنی        |
| 60 | ېېاژ کی تله ځی         |
| 61 | روشنیوں کے تانے بانے   |
| 62 | ستر ه دن کار وزه       |
| 62 | وح و قلم               |
| 63 | ندها کھاتہ             |
| 64 | حباس تشكر              |
| 65 | لتھے میں خون           |
| 66 | صاحب تكوين             |





| 66 | ر می نگرانی            |
|----|------------------------|
| 67 | لله كا حكم             |
| 68 | فبوری چیزین.           |
| 69 | صلاح                   |
| 70 | للەرسے دوستى           |
| 70 | مدر الصدور             |
| 71 | إطن ميں تفکر           |
| 71 | ير مير                 |
| 72 | منین کرنٹ              |
| 72 | ائر هاور مثلث          |
| 73 | پېلاوقفە:              |
| 73 | وسراوقفه:              |
| 74 | ليسراوقفه:             |
| 74 | نظر کا قانون           |
| 75 | معود ی اور نزولی حر کت |
| 76 | نخلیق کا باطن          |
| 79 | نقرنقر                 |
| 80 | زاہب عالم              |





| غنود         |
|--------------|
| 84           |
| لهام         |
| 85           |
| 86           |
| ساعت         |
| ثامه اور کمس |
| 88           |
| مراقبه موت   |
| 99           |
| 99           |
| أ كلحين      |
| ىك           |
| . بانــ      |
| الْهُ هَي    |
| پائے مبارک   |
| يندان        |





| نسبت فيضان، سلسله عظيميه كا قيام         |
|------------------------------------------|
| مراقبه ہال کا قیام                       |
| شعبه خدمت خلق                            |
| مفت علاج معالجه كي سهوليات               |
| ا۔ر نگ اورروشنی سے علاج                  |
| ٢_ پتھر يا نگينوں سے علاج                |
| سرم راقبه سے علاج                        |
| ٣- تعويذات سے علاج                       |
| ۵۔ لہروں سے علاج                         |
| ٢_ماورائي علاج.                          |
| ے۔ دستخط کے ذریعے علاج                   |
| ٨۔ وهويں سے علاج                         |
| ڈاک کے ذریعے مسائل کا حل                 |
| عظیمی پبلک ہیتال کا قیام                 |
| عظیمی دواخانه کا قیام                    |
| ساجدكا قيام                              |
| فون سروس كاآغاز                          |
| اسپورٹس اینڈ ویلفیئر ایسوسی ایشن کا قیام |





| شعبه تعليم وتربيت                                      |
|--------------------------------------------------------|
| ئىلى بىتى                                              |
| قلندر شعورا كيدمي                                      |
| عظیمی پبلک اسکول                                       |
| روحانی ور کشاپ.                                        |
| تربیتی ور کشاپس برائے نگرال مراقبہ ہالز                |
| تربیتی ورکشاپس برائے لائبریرین عظیمیه روحانی لائبریریز |
| مر کزی مراقبہ ہال میں یو میہ اعزازی ڈیوٹی دینے والے    |
| کار کنان کے لئے سوال وجواب کی نشست                     |
| متوسلین اور سالکین کے لئے ہفتہ وار نشست                |
| ماہانہ روحانی فکری نشست برائے نگرال مراقبہ ہالز        |
| شعبه نشروا ثناعت                                       |
| مقتدراخبارات و جرائد میں کالم نویسی                    |
| ما ہنامہ روحانی ڈائجسٹ                                 |
| تصنيف و تاليف                                          |
| روحانی علاج : تاریخ اشاعت : ۸ که اء                    |
| ر نگ اور روشنی سے علاج : تاریخ اشاعت: مارچ ۱۹۷۸ء       |
| يبيتى سكيهئة : تاريخ اشاعت: ١٩٨١ء                      |





| ىذكره قلندر بابااولياء: تاريخ اشاعت: ٢٤، اكتوبر ١٩٨٢ء    |
|----------------------------------------------------------|
| روحانی نماز: تاریخ اشاعت: جنوری ۱۹۸۳ء                    |
| جنت کی سیر : تاریخ اشاعت: جنوری ۱۹۸۴ء                    |
| قلندر شعور: تاريخ اشاعت: مني ١٩٨٦ء                       |
| تجلیات: تاریخ اشاعت: جنوری ۱۹۹۰ء                         |
| تشكول: تاريخ اشاعت: د سمبر ۱۹۹۰ء                         |
| آواز دوست: تاريخ اشاعت: دسمبر ۱۹۹۰ء                      |
| روحانی ڈاک                                               |
| جلداول تاريخ اشاعت: ۱۹۹۱ء جلد دوئم تاريخ اشاعت: ۱۹۹۲ء    |
| جلد سوئم تاریخ اشاعت: ۱۹۹۳ء جلد چهارم تاریخ اشاعت: ۱۹۹۴ء |
| پیراسا ئیکولو جی : تاریخ اشاعت : ۱۹۹۲ء                   |
| توجيهات: تاريخ اشاعت: ١٩٩٣ء                              |
| نظریه رنگ ونور: تاریخ اشاعت: جنوری ۱۹۹۴ء                 |
| مر اقبه . تاریخ اشاعت : جنوری ۱۹۹۵ء                      |
| خواب اور تعبير : تاريخ اشاعت : جنوري ۱۹۹۱ء               |
| محمد ر سول الله جلد اول: تاریخ اشاعت: جنوری ۱۹۹۱ء        |
| ا۔اللّٰہ کے محبوب رسول ملتَّ اللّٰہِ کی روحانی زندگی۔    |
| ٢_ معجزات رسول الله طلق ليليم كي سائنسي توجيهات          |





| ۳- كهكشانى د نياؤل سے خاتم النبيين ملتي يَلَيْم كا براه راست تعلق ـ                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۴۔ قرآن پاک میں تخلیق کا ئنات کے فار مولوں (معاد) کی تشر تے۔                                                  |
| محمد رسول الله حبلد دوئم : تاريخ اشاعت : فروري ١٩٩٧ء                                                          |
| معمولات مطب: تاریخ اشاعت: جنوری ۱۹۹۸ء                                                                         |
| کلر تھراپی تاریخ اشاعت: نومبر ۱۹۹۸ء                                                                           |
| شرح لوح و قلم: تاريخ اشاعت: مارچ ۱۹۹۹ء                                                                        |
| بڑے بچوں کے لئے : تاریخ اشاعت : جنوری ا ۲۰۰۱ء                                                                 |
| محمد رسول الله جلد سوئم: تاریخ اشاعت: جنوری ۲۰۰۲ء                                                             |
| اللَّه کے محبوب: تاریخ اشاعت: ۲۰۰۲ء                                                                           |
| ا يك سوا يك اولياء الله خوا تين : تاريخ اشاعت : جون ۲۰۰۲ء                                                     |
| صدائے جرس: تاریخ اشاعت: ۲۰۰۳ء                                                                                 |
| روحانی حج و عمره: تاریخ اشاعت: جنوری ۲۰۰۳ء                                                                    |
| خوا تین کے مسائل : تاریخ اشاعت: اکتو بر ۴۰ می ۶۲ میں اسلامی کے مسائل : تاریخ اشاعت: اکتو بر ۴۰ میں میں اسلامی |
| ذات كاعر فان تاريخ اشاعت: ١٠١٧ كتوبر ١٠٠٣ء                                                                    |
| احسان و تصوف : تاریخ اشاعت : جنوری ۴۰۰۴ء                                                                      |
| خطبات ملتان: تاریخ اشاعت: جنوری ۷۰۰۷ء                                                                         |
| اسلامیات: تاریخ اشاعت: ۷۰۰۲ء                                                                                  |
| تصانیف و تالیفات کے تراجم                                                                                     |





| لتا بچول کی اشاعت                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| عظيميه روحانی لائبريريز کا قيام                                                    |
| آۋىيومىدىيوكىسىش                                                                   |
| شعبه تعلقات عامه                                                                   |
| ستاكىسوىي شريف كالنگر                                                              |
| عرس حضور قلندر بابااولياءر حمته الله عليه                                          |
| ملکی اور بین الا قوامی سطح پر مختلف تعلیمی و ساجی ادار و ل میں ایک پحر زاور خطابات |
| تقریب رونمائی برائے کتب                                                            |
| مشاعر                                                                              |
| آوم ڈے                                                                             |
| ريدُ يو، ثيلي ويژن سے ابلاغ                                                        |
| ملکی اور بین الا قوامی دور ہے.                                                     |
| شعبه اطلاعات                                                                       |
| مجلس                                                                               |
| نربانی                                                                             |
| اعتراف گناه                                                                        |
| رعا                                                                                |
| ناریخی حقا کَق                                                                     |





| ţ | 3 | U | ľ |
|---|---|---|---|
| S |   |   |   |
| ( |   | 3 | ) |
|   | Ī | • |   |
| Š | 1 | 7 | ) |
| Ċ | 1 | 0 | ; |
| Š | J | 9 | ) |
|   | 2 |   |   |
| 9 |   | j |   |
| 4 | S | 5 |   |
| 9 | 2 | þ |   |
| - | Ē | 2 |   |
| d | Ś | 3 |   |
| ø | • | 1 |   |

| 198 | قوموں کا عروج وزوال                             |
|-----|-------------------------------------------------|
| 198 | پیدا ہونے سے پہلے اور مرنے کے بعد کے عالمین     |
| 198 | ا یک ماور ک <sup>ی جس</sup> تی اور اس کا تعار ف |
| 220 | کند ہم جنس باہم جنس پر واز                      |



### تاریخی و فکری پس منظر

قدیم ہندو تحریروں میں اتر پردیش کا نام برہم رشی دیش یا مدھیہ پردیش کھا گیا ہے۔ عہد قدیم کے بہت سارے علاء نے اتر پردیش میں ہی ترقی کی منزلیں طے کیں۔ آریاؤں کی بہت ساری متبرک کتابیں بھی بہیں کھی گئیں۔ رامائن اور مہا بھارت جیسے دوعظیم رزمئے (جنگ نامے) بھی اتر پردیش میں ہی تخلیق کئے گئے۔ چھٹی صدی قبل مسیح میں اتر پردیش کا دونئے مذاہب جین مت اور بدھ مت سے واسطہ پڑا۔ کہا جاتا ہے کہ جین مت کے بانی ''مہاویر'' نے اپنی آخری سانس اتر پردیش کے شہر ڈورہ میں ہی لی تقی ۔ بدھ مت کے بانی گوتم بدھ نے بھی اتر پردیش کے شہر سارانا تھ میں ہی اپنا پہلا وعظ دیا تھا اور وہیں اپنے سلسلے کی بنیا در کھی۔

قرون وسطیٰ میں اتر پر دیش مسلمانوں کی حکمر انی میں چلاگیا جس کے نتیجہ میں ہند واور مسلم تہذیبوں کے ملاپ سے ایک نئی تہذیب تشکیل پانے کاراستہ نکل آیا۔ رماندااور اس کے شاگر دکبیر ، تلسی داس ، بیر بل اور کئی دوسر سے صاحب علم ودانش لو گوں نے ہندی اور اردوز بانوں کی ترقی کے لئے بہت کام کیا۔

انگریزدور حکومت میں آگرہ اور اور دھ کو ملاکر ایک صوبہ بنادیا گیا جس کانام ''یونا یکٹر پر ونسز آف آگرہ اینڈ اور دھ''ر کھا گیا تھا۔ ۱۹۳۵ء میں بین برنام مختفر کرکے ''یونا کٹیٹر پر ونسز ''کرویا گیا جس کا مختف ''یو۔ پی '' ہے۔ ہندوستان کی آزاد کی کے بعد جنور می ۱۹۵۰ء میں الاساندولا ''لا united Provinces ''کوریا گیا جس کا مختف بھی ''یو۔ پی '' بی بنتا ہے۔ اس صوبہ میں واقع صلع سہار ن پور کے مغرب میں دریائے جمنا اور مشرق میں دریائے گئا ہج بین اس مسلمان مونی درویش ''شاہ ارون چتی '' نے رکھی۔ اس صلع کا قصبہ ''انبہ نہ '' فیروز تخلق باد شاہ کے زمانے میں اس مسلمان صوفی درویش ''شاہ ارون چتی '' نے رکھی۔ اس صلع کا قصبہ ''انبہ نہ '' فیروز تخلق باد شاہ کے زمانے میں آباد ہوا۔ ہندوستان میں یہ خاندان تخلق میں تیسر آباد شاہ ہوا ہے۔ فیروز تخلق کے سیہ سالار سعد اللہ بیگ نے ۲۵ کے جبری میں اس قصبہ کو آباد کر کے اسے فوج کا کیپ قرار دیا اور باد شاہ کے نام پر اس کانام ''فیروز آباد'' مشہور کیا۔ جب آباد کی کے سب گردونوا آبین زراعت بکثرت ہوئے گئی قواس کا نام ''ابنا'' رکھا۔ قصبہ کے چار اطراف باغات ہیں۔ ان میں زیادہ تر آم کے باغات ہیں۔ بیس محققین کے نزدیک 'انبہ ش'' اصل میں ''آبانا'' رکھا۔ قصبہ کے چار اطراف باغات ہیں۔ ان میں زیادہ تر آم کے باغات ہیں۔ بیش میں تعزیر کیٹ 'انبہ ش'' اصل میں ''آبانا'' رکھا۔ قصبہ کے چار اطراف باغات ہیں۔ ان میں زیادہ تر آم کے باغات ہیں۔ گیارہ واتام ہے یعنیاس قصبہ میں بہترین آم بکثرت پیدا ہوتے ہیں۔ گیارہ بعض محققین کے نزدیک 'نام بیشر نے اندان آباد گا۔ تقسیم ہندو پاک کے وقت اس کی آباد کی تقریباً کہ ۲۰۰۰ نفوس پر مشتمل تھی۔ جس میں مقتبل تھی۔ جس میں میں مقتبل تھی۔ جس میں مقتبل تھی۔ کس میں میں مقتبل تھی۔ میں میں مقت





# www.ksars.org

### خاندانی پس منظر

عظیمی صاحب کاسلسلہ نسب میز بان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سید ناحضرت ابوابوب انصاری سے ملتا ہے جوان منتخب بزرگان مدینہ میں ہیں جنہوں نے عقبہ کی گھاٹی میں جاکر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دست مبارک پربیعت کی تھی۔ آپ کانسبی سلسلہ حضرت خواجہ مبارک انصاری بن حضرت امام ناصر الدین جالند ھری سے ہے۔

میز بان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندان سے تعلق کی بناء پر خاندانی روایات کے مطابق آپ کے اندر مہمان نوازی ایثار اور قر بان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندانی روایات میں سے ایک روایت یہ بھی ہے کہ خاندان کا ایک فرد ہجرت کر کے مکہ یا مدینہ چلا جاتا ہے۔ سب سے پہلے آپ کے داداالحاج انیس احمد انصاری صاحب کے چیاحاجی مقبول صاحب ہجرت کر کے مکہ چلے گئے۔ بیت اللہ شریف میں جاروب کشی کی ملازمت کی۔

عظیمی صاحب کے دادامولانا خلیل احمد سہار نپوری، قطب ارشاد مولاناز کریاصاحب شخ الحدیث کے مرشد کریم تھے اور مولانارشید احمد گنگوہی بھی ان کے خلیفہ تھے۔ جاجی امداداللہ مہاجر مکی سے ان کو خصوصی فیض حاصل تھا۔ درس وتدریس میں احادیث پڑھانا اور احادیث کی تشریکی کرناان کاموضوع تھا۔

آپ نے دس سال کی محنت شاقہ کے بعد حدیث مبارک کی کتاب سنن افی داؤد کی ایک عظیم الثان شرح" بذل المجہود فی حل سنن افی داؤد" عربی زبان میں تحریر فرمائی ہے۔ ابھی شرح کے دوہزار صفحات مکمل ہوئے تھے کہ آپ کو حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی زیادت نصیب ہوئی اور حکم ملاء آپ میرے پاس مدینہ آ جائیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کی تعمیل میں دوسرے دن ہی مدینہ منورہ روانہ ہوگئے اور شرح کا بقیہ حصہ وہاں جاکر مکمل کیا اور جنت البقیع میں مدفون ہوئے۔ دادا صاحب کے بعد عظیمی صاحب کے بعد عظیمی کے برابر میں مدفون ہوں ہوں۔ کے برابر میں مدفون ہیں۔

عظیمی صاحب کے دوسرے بڑے بھائی مولانا محمد ادریس انصاری صاحب ملک کے مایہ ناز عالم دین اور حضرت مولاناعبد الغفور مہاجر مدنی کے خلیفہ ءمجاز تھے۔انہوں نے کئی معرکتہ الاراء تباہیں ککھیں اور کئی کتابوں کے ترجمے کئے۔





www.ksars.or

والدہ کے انتقال پر قبر کے قریب ایک جگہ زمین خریدی اور وہاں خانقاہی نظام قائم کرنے کے لئے ایک مسجد اور مدرسہ بنایا۔اس مسجد کانام مسجد ابوابوب انصاری ہے۔ بتایاجاتاہے عالم اسلام میں اس وقت دومساجد حضرت ابوابوب انصاری کے نام سے منسوب ہیں۔

ا۔استنبول۔ ترکی ۲۔ صادق آباد، بہاولپور۔ پاکستان

جب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام مکہ سے مدینہ تشریف لائے توہر شخص منتظر تھا کہ سرکاردوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی میز بانی کاشر ف اسے حاصل ہو۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں سے فرمایا، میری اونٹنی مامور من اللہ ہے۔ جس گھر کے سامنے بیٹھ جائے گی میں اس گھر میں قیام کروں گا۔امام مالک کا قول ہے کہ اس وقت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پروحی کی کیفیت طاری تھی اور آپ قیام کے لئے تھم الهی کے منتظر تھے۔ناقہ، حضرت ابوایوب انصاری کے گھر کے سامنے بیٹھ گئے۔ حضرت ابوایوب انصاری کا گھر دو منزلہ تھا۔

آپ نے عرض کیا، یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! ادب واحترم کا تفاضایہ ہے کہ آپ اوپر کی منزل میں تشریف فرماہوں اور میں ینچے قیام کروں اور آپ کے آرام کا تفاضایہ ہے کہ آپ پہلی منزل میں تشریف فرماہوں تاکہ جو مہمانان گرامی اور قبائل کے سر دار وغیرہ آپ سے ملئے آئیں ان سے ملا قات کے لئے آپ کو بار بارینچے نہ اتر ناپڑے۔ حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، میں نیچے کی منزل میں رہوں گا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم آپ کے گھر میں تقریباً چھماہ فروئش رہے۔

عظیمی صاحب کے آباؤاجداد صوبہ ہرات (افغانستان) سے ہجرت کر کے ہندوستان آئے تھے۔ روایت ہے کہ ایک بزرگ حضرت ہو علی امام ناصر الدین اپنے ایک صاحبزادے کے ہمراہ حضرت ہو علی قلندر کی زیارت کے لئے پانی پت تشریف لائے۔ حضرت ہو علی قلندر کوان کے بیہ صاحبزادے پیند آگئے۔ انہوں نے حضرت امام ناصر الدین سے کہا کہ اپنے بیٹے کو یہاں چھوڑ جاؤ۔ حضرت امام ناصر الدین سے کہا کہ اپنے بیٹے کو یہاں چھوڑ جاؤ۔ حضرت امام ناصر الدین نے عرض کیا، میں بیٹے کو کیسے جھوڑ جاؤں، اس کی ماں بیہ صدمہ کیسے برداشت کرے گی۔ حضرت ہو علی قلندر کے ہاتھ میں عصافقا، انہوں نے جلال میں زمین پرمار اتو وہ ذمین میں وصنس گیااور انہوں نے فرما یا، تم لے جاسکتے ہو تو لے جاؤ۔ حضرت اپنے علیا کتل ہوں علیاں کامز ار مرجع خلا کتل ہے۔ عظیمی صاحب کا نسبی سلسلہ حضرت خواجہ عبد الملک بن حضرت امام ناصر الدین جالند ھریں ہے۔





#### صاحب كشف

عظیمی صاحب کے والد الحاج انیس احمد انصاری معروف عالم دین حضرت مولانا خلیل احمد سہارن پوری رحمتہ اللہ علیہ کے بھیتجے اور حضرت کے مرید تھے۔ حاجی صاحب بیتیم ہو گئے تھے۔ مولانا خلیل احمد سہار نپوری نے ان کی پرورش کی۔الحاج انیس احمد انصاری صاحب کشف بزرگ تھے۔ اکل حلال کا بطور خاص اہتمام کرتے تھے۔ وکالت کے پیشے سے منسلک تھے۔

ایک دن خیال آیا کہ و کیل کی کامیابی اس بات میں ہے کہ جھوٹ کو بھی ثابت کر دے اور بھی کو جھوٹ ثابت کر دے اور مقدمہ جیت لے۔ یہ بات انہوں نے اپنی بیگم صاحبہ کوسنائی توانہوں نے کہا،اس طرح تو ہمارے بچوں کی تربیت صحیح نہیں ہوگی۔

دونوں میاں ہوی نے فیصلہ کیا کہ وکالت کا پیشہ ترک کر دیاجائے۔ حالات جب نامساعد ہو گئے توایک روپیہ روزاجرت پر ککڑیاں پھاڑنے کی مزدوری شروع کر دی۔ اللہ نے یہ کرم کیا کہ درخت کی جانچ آگئی کہ اس درخت میں اتنی سوختہ ککڑی ہے، اتنے شختے نکلیں گے اور جڑوں میں سے اتنا کو کلہ بن جائے گا۔ اس فن میں اس قدر مہارت ہوگئی کہ جنگل خرید نے والے سودا گران کی خدمات حاصل کرتے تھے۔ اللہ کی دی ہوئی توفیق کے ساتھ پانچ جج کئے۔ بتایاجاتا ہے کہ ایک جج پیدل (جدہ سے مکہ اور مکہ سے مدینہ منورہ تک ) کیا تھا جس میں پیر شدید زخی ہوگئے تھے۔ آپ لیاقت آباد، کراچی کے قبرستان میں محواستر احت ہیں۔

#### صابره خاتون

حضرت خواجہ منٹس الدین عظیمی صاحب کی والدہ محتر مہ امت الرحمن بڑی صابر و شاکر اور عبادت گزار خاتون تھیں۔ ڈیوڑھی میں آپ نے مہمان خانہ بنایا ہوا تھا، بلا شخصیص کوئی بھی شخص تخت پر آکر بیٹھ جاتا تھا۔ مہمان کو تازہ روٹی پکا کر کھلاتی تھیں۔ مہمانوں کے لئے راشن ایک الماری میں مقفل رہتا تھا، الماری اس وقت کھلتی تھی جب مہمان آئے یااس میں سامان رکھا جائے۔ بڑی سے بڑی تکلیف میں بھی آپ اللہ کے اوپر شاکر رہتی تھیں۔ شکر کا عالم یہ تھا کہ جب آپ کو اپنی بیٹی کے انتقال کی خبر ملی توزبان سے بساختہ نکلا، یااللہ! تیراشکر ہے اور کچھ تو قف کے بعدرونے لگیں۔

ایک رات عظیمی صاحب نے خواب میں دیکھا کہ مٹی کا بناہواایک کچاگھر ہے۔ چار دیواری پر چکنی مٹی بوتی ہوئی ہے۔ وہاں سیدنا حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام ایک خاتون سے خوش ہو کر باتیں کررہے ہیں۔ ساتھ ہی عظیمی صاحب کی والدہ محتر مہ کھڑی ہیں۔

عظیمی صاحب اس وقت سات، آٹھ سال کی عمر کے ہیں اور نہایت حیرت کے ساتھ حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھ رہے ہیں اور سوچ رہے ہیں کہ حضور ان سے شفقت سے بات کررہے ہیں۔ آپ کا یہ خیال حضور صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچ گیا۔ حضور نے مسکراتے ہوئے فرمایا، یہ خاتون بی بی خدیجہ ہیں۔۔۔یہ س کر بی بی خدیجہ نے فرمایا،





www.ksars.or

یار سول اللہ! صلی اللہ علیہ وسلم بیہ عورت (عظیمی صاحب کی والدہ کی طرف اشارہ کرکے فرمایا)اس کی ماں ہے۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، ہاں! میں جانتا ہوں بیہ امت الرحمن ہے اور بہت صابرہ خاتون ہے۔

#### أبجرت

میز بان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خاندان سے تعلق کی بناء پر خاندانی روایات کے مطابق آپ کے اندر مہمان نوازی، ایثار اور قربانی کا جذبہ بدرجہ اتم موجود ہے۔ خاندانی روایات میں سے ایک روایت یہ بھی ہے کہ خاندان کا ایک فرد ہجرت کرکے مکہ یا مدینہ چلاجا تاہے۔ سب سے پہلے آپ کے داداالحاج انیس احمد انصاری صاحب کے چچاحاجی مقبول صاحب ہجرت کرکے مکہ چلے گئے۔ بیت اللہ شریف میں جاروب کشی کی ملازمت کی۔

عظیمی صاحب کے دادامولانا خلیل احمد سہار نپوری، قطب ارشاد مولاناز کریاصاحب شیخ الحدیث کے مرشد کریم تھے اور مولانار شید احمد گنگوہی بھی ان کے خلیفہ تھے۔ حاجی امداداللہ مہاجر مکی سے ان کو خصوصی فیض حاصل تھا۔ درس وتدریس میں احادیث پڑھانا اور احادیث کی تشریخ کرناان کاموضوع تھا۔

آپ نے دس سال کی محنت شاقد کے بعد حدیث مبارک کی کتاب سنن ابی داؤد کی ایک عظیم الشان شرح '' بذل المجهود فی حل سنن ابی داؤد''عربی زبان میں تحریر فرمائی ہے۔ ابھی شرح کے دوہزار صفحات مکمل ہوئے تھے کہ آپ کو حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی زیارت نصیب ہوئی اور حکم ملا، آپ میرے پاس مدینہ آجائیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کی تغییل میں دوسرے دن ہی مدینہ منورہ روانہ ہوگئے اور شرح کا بقیہ حصہ وہاں جاکر مکمل کیااور جنت البقیع میں مدفون ہوئے۔ دادا صاحب کے بعد عظیمی صاحب کے بعد عظیمی صاحب کے برابر میں مدفون ہوئے۔ دادا صاحب کے بعد عظیمی کے برابر میں مدفون ہیں۔

عظیمی صاحب کے دوسرے بڑے بھائی مولانا محمد ادریس انصاری صاحب ملک کے مایہ ناز عالم دین اور حضرت مولانا عبد الغفور مہاجر مدنی کے خلیفہ ءمجاز تھے۔انہوں نے کئی معرکتہ الاراء کتابیں لکھیں اور کئی کتابوں کے ترجمے کئے۔

والدہ کے انتقال پر قبر کے قریب ایک جگہ زمین خریدی اور وہاں خانقاہی نظام قائم کرنے کے لئے ایک مسجد اور مدرسہ بنایا۔ اس مسجد کانام مسجد ابوابوب انصاری ہے۔ بتایا جاتا ہے عالم اسلام میں اس وقت دومساجد حضرت ابوابوب انصاری کے نام سے منسوب ہیں۔

ا۔استنبول۔ ترکی ۲۔صادق آباد، بہاولپور۔ پاکستان





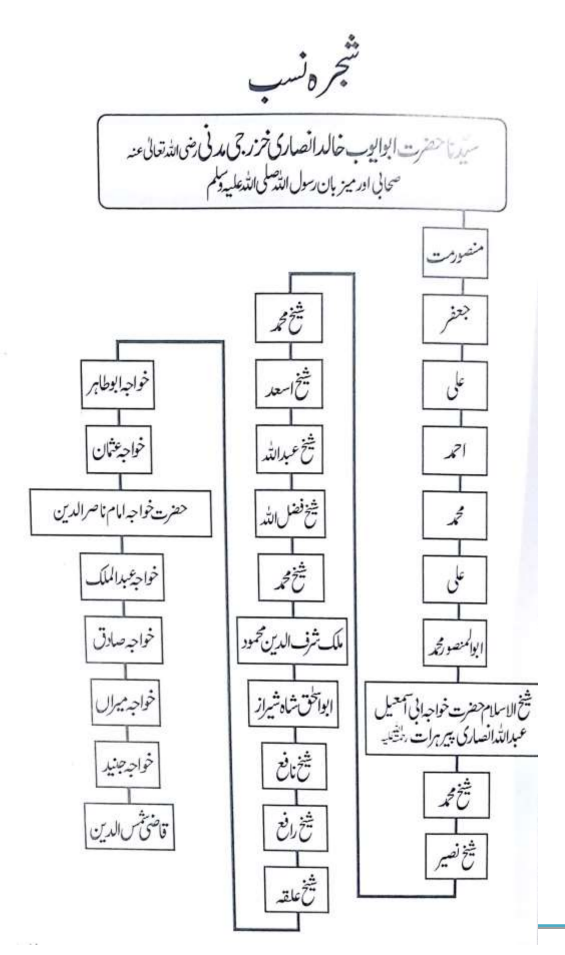
تذکرہ غوشیہ میں حضرت قلندر غوث علی شاہ صاحب نے لکھا ہے کہ میں بغداد میں حضرت بڑے پیر صاحب کے در بار میں ان کے سجادہ کے پاس بیٹھا تھا کہ پانی پت کے کچھ لوگ آئے کہ ہمارے شجرہ کی تصدیق کر دیں۔ سجادہ نشین صاحب نے مہر لگا کر تصدیق کر دی۔ غوث علی شاہ صاحب کو خیال آیا کہ شاید میرے بزرگ بھی یہاں آئے ہوں اور سجادہ صاحب کے بزرگوں نے ہمارے شجرہ پر مہر لگادی ہوگی۔

بہر حال یہ خیال اتن شدت سے بار بار آنے لگا کہ میں پریشان ہو گیا اور یہ پریشانی آہتہ آہتہ مایوسی میں تبدیل ہو گئے۔اس طرح پتا نہیں کتنا عرصہ بیت گیا۔ آخر اللہ تعالی کور حم آگیا اور میر کی تشفی اس طرح فرمانی کہ میں نے مراقبہ کی حالت میں دیکھا کہ حضرت مولانا خلیل احمد سہار ن پور کی تشریف لائے ہیں۔ ان کے ساتھ ایک بزرگ ہیں جن کا قد زیادہ لمبا نہیں اور ان کی ریش مبارک مہندی سے رنگی ہوئی ہے۔ یہ ہستی بڑی بار عب ہے۔ حضرت نے فرمایا، اٹھواور قدم ہوسی کرو، تمہارے جدامجد حضرت ابوایوب انصار کی تشریف لائے ہیں۔ میں خوشی اور جیرت کے ملے جذبات کے ساتھ آپ کے قدموں سے لیٹ گیا۔ حضرت ابوایوب انصار کی تشریف لائے ہیں۔ میں خوشی اور جیرت کے ملے جذبات کے ساتھ آپ کے قدموں سے لیٹ گیا۔ حضرت ابوایوب انصار کی تشریف لائے ہیں۔ میں خوشی اور جیرت کے ملے جذبات کے ساتھ آپ کے قدموں سے لیٹ گیا۔ حضرت ابوایوب انصار کی نے مجھے اپنے سینے سے لگالیا اور بہت ہی شفقت و محبت سے فرمایا، ہمارے پاس تمہار اروحانی ور شدامانت ہے۔ آگر اپنی امانت لے جانا۔

اس دعوت کے ۲۶ سال بعد عظیمی صاحب کو حضرت ابوابوب انصاری کے مزار شریف پر حاضری کاموقع ملا۔ جب روحانی طور پر حضرت ابوابوب انصاری بہت خوش ہیں اور ان کے سینۂ مبارک سے نورکی حضرت ابوابوب انصاری بہت خوش ہیں اور ان کے سینۂ مبارک سے نورکی ایک شعاع نکلی جو عظیمی صاحب کے سینے میں جذب ہوگئ۔ حضرت ابوابوب انصاری نے فرمایا ''سید نا حضور علیہ الصلواۃ والسلام سے منتقل ہونے والا بیہ نور جو میرے پاس تمہاری امانت تھا۔ آج میں نے تمہیں منتقل کردیا۔''

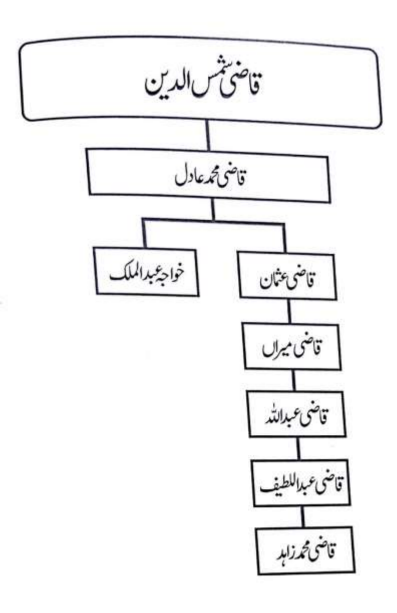






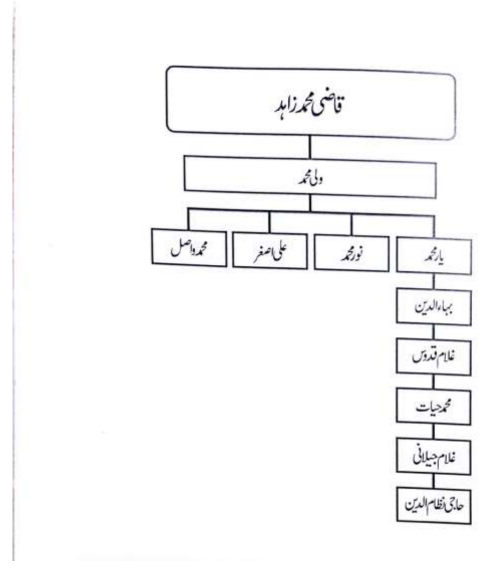






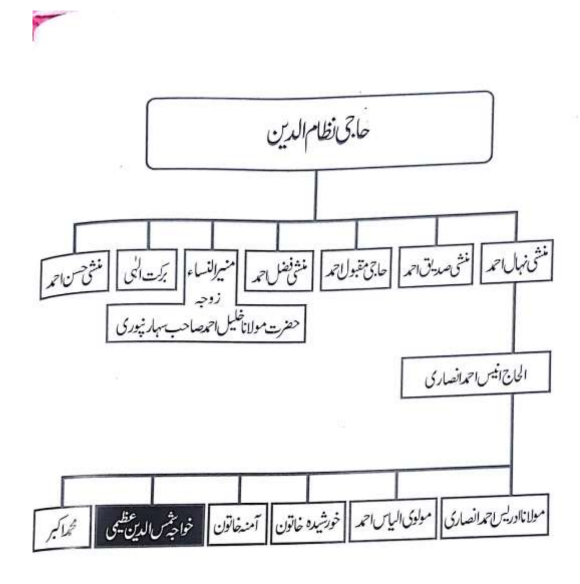




















بجين

حضرت خواجہ مثم الدین عظیمی صاحب ۱۵، اکتوبر ۱۹۲۷ بروز پیر قصبہ پیر زاد گان ضلع سہارن پور (یو۔پی) ہندوستان میں پیدا ہوئے۔جس وقت آپ پیداہوئے اس وقت فجر کی اذان ہور ہی تھی۔

#### روحانی اولاد

آپ کے والد الحاج انیس احمد انصاری صاحب نے آپ کی پیدائش سے پہلے خواب میں دیکھا کہ تہجد کا وقت ہے اور آسمان ستاروں سے بھر اہواہے۔ ذوق وشوق سے آسمان میں لئکی ہوئی قندیلوں کو دیکھ ہے تھے کہ ایک ستارہ آسمان سے ٹوٹااور حاجی صاحب نے اپنا دامن بھیلا لیا۔ یہ ستارہ ان کے دامن میں آگیا۔ اگلے روز شیخ الحدیث مولانا زکر یا صاحب سے خواب بیان کیا تو انہوں نے فرمایا، حاجی صاحب! مبارک ہو، آپ کی اولاد میں ایک اولادر وحانی ہوگی اور اس سے سیدنا حضور علیہ الصلواۃ والسلام کا مشن فروغ بائے گا۔

#### مال کی تربیت

دادی امال نے آپ کانام '' شمس الدین انصاری''ر کھا اور اس وقت کی ایک نہایت بلند شخصیت مولانا حسین احمد مدنی صاحب نے کھجور چبا کر منہ میں ڈالی۔ آپ کے گھر کامزاج مذہبی تھالیکن اس میں تعصب یاد وسرے مذہب کے لوگوں سے نفرت نہیں تھی۔ والد صاحب تودرس و تدریس سے والہانہ لگاؤر کھتے ہی تھے، والد مصاحب نے بھی بچوں کی تعلیم و تربیت پریوری توجہ دی۔

آپ کی والدہ صاحبہ نہایت پاکیزہ طبیعت، متنی اور پر ہیزگار تھیں۔ بچوں کو ہمیشہ صاف ستھرے کیڑے بہنا تیں، میلے کیڑوں کے متعلق نصیحت تھی کہ میلے کیڑے اتارو توانہیں تہہ کرکے رکھو۔ جولوگ میلے کیڑے یو نہی اتار کر بھینک دیتے ہیں وہ ناشکر بےلوگ ہوتے ہیں اور وہ اپنی چیزوں کی حفاظت نہیں کر سکتے۔ رات کوسلاتے وقت ہمیشہ سید تھی کروٹ لٹا تیں۔ صبح سویرے بیدار کرکے فرما تیں، اٹھو! صبح ہوگئی ہے۔ کلمہ پڑھو، لاَ اِللہ گھر کو سُول اللہ عظیمی صاحب فرماتے ہیں اب بھی صبح کو جب میں اٹھتا ہوں غیر اختیاری طور پر کلمہ زبان پر آجاتا ہے۔ والد صاحب نو، وس سال کی عمر میں فجر کی نماز کے لئے اپنے ہمراہ مسجد میں لے جاتے تھے۔ عظیمی صاحب کو بحیین میں اذان دینے کا بہت شوق تھا۔ صبح سویرے پہلے آپ اذان دینے اور پھر موذن اذان دیتا تھا۔





حافظ جي

عظیمی صاحب کے مزاج میں جور واداری اور فراخد لی ہے اس میں بھی گھر کے ماحول اور تربیت کا اثر ہے۔ آپ کو اپنے اسلاف سے بیہ عمل ور ثد میں ملاہے کہ آدمی اپنے دنیاوی معاملات میں پوری پوری کوشش کرے۔ پوری جدوجہد اور کوشش کے بعد بھی حسب منشاء نتیجہ مرتب نہ تواس سارے معاملے کو اللہ کے اوپر چھوڑ دے۔

آپ نے ابتدائی تعلیم انبہٹہ میں ایک مدرسے میں حاصل کی اور قرآن پاک حفظ کیا۔ چو نکہ سبق جلدی یاد ہو جاتا تھا اس لئے کلاس میں شرار تیں کرتے تھے۔ حافظ جی مسواک یا شہوت کی قمچیوں سے مارتے تھے یاسر کو گھنے میں دبالیتے اور کمر پر کہنی سے مارتے تھے۔ایک روز کسی نے پوچھا، حافظ جی آپ بچوں کو مارتے کیوں ہیں۔ حافظ جی نے جواب دیااس لئے کہ ہمارے استادوں نے بھی ہمیں ماراہے۔

#### جنت دوزرخ

جب آپ کی عمر تقریبا چار پانچ سال کی ہوئی تو دیگر کھیل کو دے ساتھ ساتھ ایک مشغلہ یہ بھی تھا کہ گھر میں تین چار پائیاں کھڑی کرے دو فرضی کمرے بناتے تھے۔ ایک میں سفید چادر بچھا کر بچول اور چینی رکھ دیتے۔ دوسرے حصہ میں کو کئے ، لکڑیاں اور کانٹے وغیر ہ رکھ دیتے۔ آپ کے خیال میں صاف ستھرا کمرہ جنت اور کاٹھ کہاڑوالا، دوزخ تھا۔

ایک دن آپ گھوڑی پر سوار تھے۔جب رفتار تیز ہوگئ تو گھوڑی کی پیٹے پر کا کھی نہ ہونے کے باعث زمین پر گرگئے۔ آپ کے پنچ گرتے ہی گھوڑی کا فوری رد عمل یہ تھا کہ وہ آپ کے اوپراس طرح سے کھڑی ہوگئی کہ اس نے اپنی ٹانگوں کی مددسے آپ کے گرد حفاظتی حصار قائم کردیااور یہ حصاراس وقت تک بر قرار رکھا،جب تک کہ کوئی فرد آپ کی مدد کے لئے نہیں پہنچ گیا۔جب کسی چیز کی شدید ضرورت ہوتی تواللہ تعالی غیب سے مدد فرماتے تھے اور ضرورت پوری ہوجاتی تھی۔

#### بحیین کے خواب

بچین میں خواب بہت نظر آتے تھے جن میں زیادہ تر چاند اور ستارے نظر آتے تھے۔ سمندر، دریاؤں کے اوپریاایک پہاڑسے دوسرے پراڑتے تھے، یاکسی کنویں یادریاپر نہاتے ہوئے خود کودیکھتے تھے۔انبہٹہ میں ایک جگہ اتنے درخت تھے کہ دن میں زمین پر دھوپ نہیں آتی تھی۔ عموماً خواب میں آپ دیکھتے کہ سڑک کے ایک کنارے پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کھڑے ہیں اور دوسرے کنارے پر وہ خود کھڑے ہیں اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام ان کے ساتھ گیند بلاکھیلتے تھے۔





آپ نے نو، دس سال کی عمر میں خواب میں دیکھا کہ گھپ اند ھیرا ہے، آسان ہے، ستارے جھلملار ہے ہیں۔ ستاروں کی جھلملائ نے دل میں نور بھر دیااور دل اتنا ہے تاب ہوا کہ پسلیاں ٹوٹتی ہوئی محسوس ہوئیں۔ جسم تپ گیا کہ تیز بخار کا گمان ہوا۔ گلار ندھنے لگا۔ آئکھیں پتھر اگئیں۔ یکا یک آسان میں ایک روزن کھلااور اس سے پانسے کی طرح کا ایک نورانی پتھر نیچ لڑھک گیا۔ اس ہشت پہلو پتھر پر ہر طرف ''اللہ'' کھا ہوا تھا۔ یہ نور علی نور ''سنگ''آپ کے سینہ پر دل کے مقام پر آگرااور آپ چیخ مار کر بے ہوش ہوگئے۔

#### صاحب خدمت بزرگ

خوابوں کی وجہ سے روحانیت کی طرف بہت زیادہ میلان ہو گیا تھا۔ عظیمی صاحب کوا گربتا چل جاتا کہ کوئی بزرگ آئے ہوئے ہیں تو آپ وہاں ضرور پہنچ جاتے۔ جب بھی کسی بزرگ کی خدمت میں حاضر ہوتے وہ بزرگ آپ سے مل کر بہت خوش ہوتے۔ محلہ میں ایک بزرگ آ یا کرتے تھے جو صرف آپ کے گھر یا آپ کی تائی امال کے گھر روٹی کا سوال کیا کرتے تھے۔ وہ سالن نہیں کھاتے تھے۔ ان کی ناک طوطے کی طرح تھی اور محلے کے بچے انہیں میاں مشو کہتے تھے۔ ان کی ناک طوطے کی طرح تھی اور محلے کے بچے انہیں میاں مشو کہتہ دیا۔ وہ جلال میں آگئے اور مارا بیٹا۔ کہتے تھے، تو بھی کہے مشو کہتے تھے۔ ایک دن عظیمی صاحب نے بھی انہیں میاں مشو کہد دیا۔ وہ جلال میں آگئے اور مارا بیٹا۔ کہتے تھے، تو بھی کہا۔ وہ بھی کہا گا۔۔ تو بھی کہا گا۔۔ تو بھی کہا گا۔۔ تو بھی کہا گا۔۔ تو بھی کے گا۔ عظیمی صاحب روتے ہوئے گھر گئے اور اپنی امال سے شکایت کی۔ امال نے فرما یا کہ تو نے ضرور تو بھیڑا ہوگا، اسی کا انہوں نے فرما یا دو تھا دہ کے بعد وہ بزرگ نظر نہیں آئے۔ جب آپ نے اس واقعہ کا تذکرہ حضور قلندر بابااولیاء کے انہوں نے فرمایا، وہ صاحب خدمت بزرگ تھے اور آپ پران کی ڈیوٹی گئی ہوئی تھی۔ انہوں نے آپ کو سزااس کے فرمایاں میں گتا فی نہ کریں۔

#### يبيثاني پر بوسه

ایک مرتبہ دلی میں مولانا حسین احمد مدنی صاحب تشریف لائے۔ انہیں لینے کے لئے ریلوے اسٹیشن پر بہت سارے لوگ آئے ہوئے مرتبہ دلی میں مولانا مدنی ریل سے اترے اور ان کی نظر عظیمی ہوئے تھے۔ حضرت عظیمی صاحب وہاں مجمع سے الگ کچھ دور کھڑے تھے۔ جب مولانا مدنی ریل سے اترے اور ان کی نظر عظیمی صاحب پر پڑی تو وہ مجمع سے نکل کر آپ کے پاس آئے اور آپ کی پیشانی پر بوسہ دیا۔ دلی ہی میں قصاب بورہ مسجد میں ایک بزرگ حافظ فخر الدین صاحب عصر کی نماز پڑھنے آیا کرتے تھے اور عظیمی صاحب کی پیشانی پر بوسہ دے کر چلے جاتے تھے۔

ایک روز آپ مسجد نہیں گئے توانہوں نے مسجد کے متولی سے کہا کہ اس سے کہنا کہ جمعرات کو مجھے سے ملے۔ جمعرات کو آپ مسجد گئے توانہوں نے عظیمی صاحب کو حسب معمول گلے لگایا، پیشانی پر بوسہ دیااور فرمایا، تجھے پتانہیں ہے کہ میں صرف تیرے لئے





پیدل چل کریہاں آتاہوں۔اس کے بعد آپ نے عصر کی نماز کی بڑی پابندی فرمائی اور ایک سال سے زائد عرصہ تک حافظ صاحب کابیہ معمول رہاکہ وہ ہر جمعرات کو تشریف لاتے اور آپ کو پیار کر کے چلے جاتے۔

#### جوانی

جوانی میں ذہنی رجانات صحت مند مشاغل کی طرف متوجہ ہونے کے باعث آپ کا جسم کسرتی ، مضبوط اور اعصاب بہت طاقتو رہیں۔ پیندیدہ کھیل میں ہاکی اور فٹ بال ہیں۔ پچھ عرصہ پہلوانی بھی کی ہے اور ساتھ ہی ساتھ کشتی کے لئے اکھاڑے میں بھی اترے ہیں۔ پیندیدہ کھیل میں ہاکی اور فٹ بال ہیں۔ پچھ عرصہ پہلوانی بھی کی ہے اور ساتھ ہی ساتھ کشتی کے لئے اکھاڑے میں بھی اترے ہیں۔ بعض او قات آپ دوستوں کے ہمراہ جنگل میں نکل جاتے اور وہاں در ختوں سے لیٹ کر انہیں جڑسے اکھیڑنے کی کوشش کرتے۔ ہاتھوں کو مضبوط کرنے کے لئے دیوار وں میں مکے مارتے۔

#### چولستان کاجنگل

ایک بار بیٹے بیٹے دوستوں میں پروگرام بن گیا کہ ''روڑ گی'' چلتے ہیں جو کہ تقریباً سولہ میل دور تھا۔ فیصلہ کیااور پیدل روانہ ہوگئے اور حضرت صابر کلیری رحمتہ اللہ علیہ کے مزار پر حاضر ہوئے۔ ایک مرتبہ دوستوں کے ساتھ ہرن کا شکار کرنے کے لئے آپ چولتان کے جنگل میں گئے۔ شومئی قسمت کہ وہاں آپ اپنے دوستوں سے بچھڑ گئے۔ دوست اپنے مقام سے آگاہ کرنے کیلئے راکفل سے فائر کرتے رہے لیکن کھلی فضا ہونے کے باعث آواز کی بازگشت سے سمت کا درست تعین کرناد شوار تھا لہذا تلاش میں شام کا دھند لکا پھیلنا شروع ہوگیا۔ سانیوں سے ربت پر بننے والی لکیریں پیش آنے والی صور تحال کا اشارہ دے رہی تھیں۔ چولستان کے بارے میں عام رائے ہے کہ اگر کوئی اس میں بھٹک جائے تواس کی لاش بھی نہیں ملتی۔

عظیمی صاحب نے مزید وقت ضائع کرنے کی بجائے را کفل سے فائر کر کے اسی جگہ بیٹھ کر اپنے دوستوں کے انتظار کا فیصلہ کیا۔ دوستوں کے ہمراہ ایک کھوجی تھا۔وہ قدموں کے نشان دیکھ دیکھ کر بالآخر حضرت عظیمی صاحب تک پہنچنے میں کامیاب ہو گیا۔

نوجوانی کے ایام میں عظیمی صاحب سہار ن پورسے دہلی آ گئے۔ یہاں حکیم امتیاز الدین کی طبابت کا بہت چرچا تھا۔ دہلی میں آپ نے حکیم امتیاز الدین کی شاگر دی اختیار کی اور ان سے دواسازی اور نسخہ نولیمی سکھی۔

#### آ فتاب نبوت

آپ کے بھائی مولاناادر یس احمد انصاری نے دہلی ہے ''آ قتاب نبوت '' کے نام سے ایک ماہنامہ کا اجراء کیا اور آپ کو اپنی معاونت کے بھائی مولاناادر یس احمد انصاری نے دہلی ہے ''آ قتاب نبوت '' کے نام سے ایک ماہنامہ کا اجراء کے آخر میں روز نامہ کے لئے کہا چنانچہ عظیمی صاحب نے بھائی مولوی خلافت ، جمبئی اور مولانااختر علی خان کے اخبار زمیندار میں قیام پاکستان کے حق میں مضامین لکھے۔عظیمی صاحب اپنے بھائی مولوی





www.ksars.or

محمد الیاس انصاری کے ہمراہ ۱۹۴۷ء کے ایک دن مشرقی پنجاب کی ریاست '' پٹیالہ ''میں ماہنامہ آفتاب نبوت کی ترو تے کے لئے آئے۔ یہاں آپ کا قیام ایک تحصیل دارکی وسیع و عریض ، بلند و بالا حویلی میں تھا۔ اس دوران تقییم ہند و پاک کے باعث پورے علاقے میں ہند و مسلم فسادات پھوٹ پڑے۔

#### هندومسكم فسادات

وہاں کی خوں ریزی کے بارے میں عظیمی صاحب فرماتے ہیں کہ ہر طرف ہاہاکار مچی ہوئی تھی۔ مثین گنوں کی تؤتڑا ہٹ سے شعور معطل اور اعصاب مضمحل ہورہے تھے۔

گھر سے باہر نکلنے والوں کو موت اچک لیتی تھی۔ جو لوگ گھر ول میں بند تھے۔ ان کے گھر وں کو نذر آتش کیا جارہا تھا۔ قدرت کا کرنا کچھ الیا ہوا کہ اس قتل وغارت گری میں تحصیل دارصاحب کا گھر محفوظ رہا۔ جب تھوڑا امن ہواتو حویلی میں محصور افراد کو سات روز کی قید اور بھوک پیاس کی اذبیت سے نجات ملی۔ جب میں گھر سے باہر نکلاتو سڑکوں پر مسلمانوں کی لاشیں بھری ہوئیں تھیں۔ مجھے ایک میڑک عبور کرنا تھی، میں نے چاہا کہ سڑک اس طرح پار کروں کہ قدم لاشوں کے اوپر نہ پڑیں گر سڑک لاشوں سے اٹی پڑی تھی اور مجھے مجبوراً پنجوں کے بل لاشوں کے اوپر سے گزر کر سڑک کی دو سری طرف جانا پڑا۔ قتل وغارت گری کے باعث گھروں کی چھتوں پر سے خون ٹیک رہا تھا۔ نالے خون آلود پانی سے بھرے ہوئے تھے۔ نیچ بلک رہے تھے۔ خوا تین چادر اور چار دیواری سے آزاد عبر سے کامر قع بنی ہوئی تھیں۔ دولت کے انبار اور نوٹوں سے بھری ہوئی گھڑ یاں مٹی سے بھی زیادہ ب وقعت ہوگئی تھیں

#### حثركاسال

ایک جگہ قرآن پاک کے مقد ساوراق بکھرے ہوئے تھے۔ میں اللہ کی کتاب کے نورانی اوراق اپنے کرتے کے دامن میں جمع کرتے کرتے ''شیر ال والہ دروازہ ''سے باہر نکل گیا۔ شیر ال والہ دروازہ کر فیوزدہ علاقے کا آغاز تھا۔ وہال نگرانی کے لئے سکھ فوجی کھڑے تھے۔ ایک فوجی نے مجھے وار ننگ دی اور بندوق تان لی۔ میں نے اس سے کہا، اگر گر نھ صاحب کے اور اق اس طرح زمین پر ہوتے تو کیا تم انہیں نہ اٹھاتے۔ فوجی بندوق پر ہاتھ مار کر اٹینشن ہوا اور دونول ایڑیول پر گھوم گیا۔ میری آئکھول سے آنسوؤل کا سیاب بہہ نکلا کہ مسلمان اتنا ہے حس ہو گیا ہے کہ اسے یہ بھی نظر نہیں آتا کہ قرآن کی بے حرمتی ہور ہی ہے، گویا حشر کا سمال تھا۔ آدھادن اور ایک رات سڑک پر گزرگئی۔





اگلی ٹھٹر تی صبح فوجیوں کے ساتھ لٹے پٹے افراد کا قافلہ کے ہمراہ شہر سے تقریباً ۳۰ میل دور مغلیہ دور کے بہادر گڑھ قلعہ میں جانے کے لئے روانہ ہوا۔ یہ قلعہ مہاجر کیمپ تھا۔ عجب بے سروسامانی کا عالم تھا۔ علاج معالجہ کی سہولیات ناپید تھیں۔ جو مرتا، لواحقین یادوسرے افراداس کی لاش سڑک پرر کھ دیتے۔ صبح سویرے ٹرک آتااور جمعدار کوڑے کرکٹ کی طرح لاشیں بھر کر لواحقین یادوسرے افراداس کی لاش سڑک پرر کھ دیتے۔ صبح سویرے ٹرک آتااور جمعدار کوڑے کرکٹ کی طرح لاشیں بھر کر لے جاتے۔ ایک دن میرے ذہن میں آیا کہ دیکھنا چاہئے کہ ان لاشوں کود فنانے کا کیاانظام کیاجاتا ہے۔ مجھے اس جگہ جانے کاموقع ملاجہاں تمام لاشیں اکھٹی کرکے پہنچائی جاتی تھیں میں نے دیکھا، وہاں ایک بہت بڑی کھائی تھی اور لاشیں اس میں چینک دی جاتی تھیں۔ یہ طریقہ ایک طرح سے مخلف النوع جانوروں کے لئے دعوت بعام تھا۔ میں لاشوں کی اس قدر بے حرمتی دیکھ کردلبر داشتہ ہوگیا۔

# پانچ روپے

قلعہ میں رہائش کے لئے جو جگہ ملی وہ گھوڑوں کا اصطبل تھا۔ وہاں پانی بھر اہوا تھا۔ پچھ پانی ہاتھوں کی مدد سے اور باقی ماندواد ھر اُدھر سے مٹی بھر کر نکالا گیا۔ میں بہت خوش ہوا کہ بستر مل گیالہٰذارات کو اس گیلی مٹی کے بستر پر سوگیا۔ صبح آئکھ کھلی تو مٹی کی نمی اور موسم کی ٹھنڈ کی وجہ سے جسم اکڑ چکا تھا۔ کسی نہ کسی صورت باہر سے لوگوں کو مدد کے لئے بلا یااور لوگوں نے مجھے اٹھا کر دھوپ میں بٹھادیا۔ دھوپ کی تمازت سے اعصاب بحال اور جسم کے پٹھے متحرک ہوئے۔

اسی رات خواب میں والدہ محترمہ آئیں اور فرمایا، تو پریشان نہ ہو، تیری واسکٹ کی اندر کی جیب میں پانچ روپے ہیں،اس کو لے لے،اللہ بہت برکت دے گا۔ صبح اٹھتے ہی بھائی جان سے خواب کا تذکرہ کیا۔

بھائی جان کو بتایا کہ آپا تی نے کہا ہے کہ واسکٹ کی اندر کی جیب میں پانچ روپے ہیں۔ بھائی صاحب نے کہا، ہاں بھی ! ٹھیک ہے۔ بلی کو خواب میں چیچوڑے نظر آتے ہیں۔ میں نے غیر اختیاری طور پر جیب میں ہاتھ ڈالا تو جیب میں سے پانچ روپیہ کا بالکل نیانوٹ بر آمد ہوا۔ میرے علم میں یہ بات تھی کے قلعے کے باہر کچھ دکا نیں وغیرہ ہیں جہاں سے کھانے پینے کا انظام کیا جاسکتا ہے۔ میں قلعہ کے دروازے میں کھڑے ہو کر باہر کا جائزہ لے رہا تھا کہ ایک فوجی آیا اور کہا، صاحب بلارہے ہیں۔ میں اس کے ہمراہ لیفٹینٹ مصاحب کے دروازے میں کھڑے ہو کر باہر کا جائزہ لے رہا تھا کہ ایک فوجی آیا اور کہا، صاحب بلارہے ہیں۔ میں اس کے ہمراہ لیفٹینٹ مصاحب کے کمرے میں چلا گیا۔ اس نے سوال کیا، دروازے پر کھڑے کیا کررہے تھے۔ میں نے کہا کہ باہر کچھ دکا نیں لگی ہوئی ہیں ۔ اس نے سوال کیا، دروازے پر کھڑے کولے آؤں۔ چار پانچ دن ہو گئے کچھ کھایا پیا نہیں۔ اس نے سوال کیا، فوٹ اسے دیا تو وہ انسانی نوٹ دیکھے بہت جران ہوا۔ اس نے حیرت سے پوچھا یہ تو بالکل نیا نوٹ ہے ، کہاں سے آیا۔ میں نے اسے اپناخواب سنادیا۔ اتنا نیا نوٹ دیکھے بہت جران ہوا۔ اس نے حیرت سے پوچھا یہ تو بالکل نیا نوٹ ہے ، کہاں سے آیا۔ میں نے اسے اپناخواب سنادیا۔ خواب سنادیا۔ خواب سنادیا۔





کھانے کے بعد جب میں جانے کے لئے اٹھا تواس نے ایک '' پاس'' دیااور ساتھ ہی پانچ روپے بھی واپس کر دے ئے۔ میں یقین اور بے یقینی کے عالم میں دفتر سے باہر آگیا۔

## فوجی کیمپ

گارڈ کو پاس د کھاکر قلعہ سے باہر نکلا، ایک د کان سے کچھ نمک، گھی کا ایک خالی کنستر اور چائے کے دوڈ بے خریدنے کے بعد کھانے کے لئے کچھ چنے لے لئے۔

# نمك كى چائے

میں نے صبح ہی صبح چائے تیار کی اور فی پیالی ایک آنہ قیمت مقرر کی۔ لوگوں کے لئے بیدایک بالکل نئی چیز تھی للذااس کے حصول کے لئے لائن لگ مئی، خوب چائے بکی۔

ایک کنستر میں پتانہیں کتنی پیالی چائے نکل آئی۔اس دوران بعض لو گوں نے چائے کی رقم ادا کر کے بقایا لینے کا تکلف بھی نہیں کیا۔ جب میں نے پیسے گئے تو کئی روپے تھے۔ کیمپ سے باہر آنے جانے میں دشواری نہ ہونے کے باعث دو تین دن تک نمک کی چائے





بنائی۔ کچھ دنوں میں مزیدلوگوں کو'' پاس''مل گئے توان میں سے کچھ نے دودھ کی چائے بناکر فروخت کر ناشر وع کر دی۔ دودھ کی چائے نے مجھے ہوٹل کھولنے کاراستہ دکھا یااورا گلے چند دنوں میں ہوٹل کھل گیا۔

#### گنگارام

کیمپ میں ساڑھے تین مہینے گزار نے کے بعد انہیش ٹرین کے ذریعے میں لاہور پہنچا۔ جو قافلے تقسیم پاک وہند کے وقت ریلوں میں سفر کرکے آئے ہیں انہیں آج بھی یاد ہے کہ ریلوں کی چھوں پر کس طرح تخبستہ ہواؤں میں لوگوں نے سفر کیا تھا۔ جو جہاں گر گیااسی جگہ مر گیا۔ بے گورو کفن لاشیں ریلوے لائن کے دونوں اطراف نظر آتی تھیں۔ پاک فوج ریلوں میں آنے والے قافلوں کی محافظ نہ ہوتی تو شاید وہاں سے ایک فرد بھی پاکستان زندہ نہ آتا۔ نہایت کسمپری کے عالم میں لاہور پہنچا تو دوران سفر ، میں اپنے کو کافظ نہ ہوتی تو شاید وہاں سے ایک فرد بھی پاکستان زندہ نہ آتا۔ نہایت کسمپری کے عالم میں لاہور پہنچا تو گھر والوں نے جھے کھائی سے نکھڑ گیا تھا۔ لاہور میں کوئی جاننے والا نہیں تھا، ایک صاحب مجھے اپنے ہمراہ گھر لے گئے ، گھر پہنچے تو گھر والوں نے جھے کھم رانے سے انکار کردیا۔ سخت سر دی میں ، میں نے ساری رات گھر کے قریب پرانے طرز تعمیر کی ایک دکان کے تھڑے کر گزاری۔ دوسرے دن میں نے بھائی کی تلاش شروع کی تو پتا چلا کہ وہ مقبوضہ خوا تین کے کیمپ دھنگار ام گر کزاسکول ''میں ہیں۔ میں ڈھونڈتے وہاں پہنچا اور دو تین دن وہاں رہا۔

#### صادق آباد

بھائی صاحب نے میری ملازمت کے سلسلہ میں ڈپٹی کمشنر عبدالباری صاحب سے بات کی۔ ڈپٹی کمشنر صاحب کا تعلق پٹیالہ اسٹیٹ سے تھا۔ انہوں کہا کہ آپ کو پٹواری کی نوکری دلوادیتے ہیں۔ مجھے یہ پیش کش پسند نہیں آئی اور میں ریاست بہاولپور کے شہر صادق آباد چلا گیا۔ والد صاحب نے ۱۹۳۹ء میں صادق آباد میں ۱۵۰ روپیہ فی مربع کے حساب سے دو مربع زمین خریدی تھی اور میں ان کے ہمراہ یہاں رہ چکا تھا۔

صادق آباد کے لئے ریل گاڑی اسٹیشنوں پر رکتی ہوئی ساڑھے تین دن میں منزل پر پہنچی۔ جب میں اسٹیشن پر اترا تو تین دن کا بھوکا تھا۔ اسٹیشن پر جوار اور گڑکے لڈوایک بیسہ میں دو بک رہے تھے لیکن جب جیب میں ہاتھ ڈالا تو پیسے نہ تھے۔ شاید دوران سفر گرچکے تھے۔ نقابت سے آئکھوں کے سامنے اسٹیشن ہنڈو لے کی طرح گھوم گیااور میں چکرا کر بیٹھ گیا۔ طبیعت پر اس قدر بیزار کی طاری ہوئی کی خود کشی کا فیصلہ کر لیا۔ سگنل کی طرف دیکھا تو وہ گرین تھا۔ یہ آہتہ آہتہ چلتے ہوئے پلیٹ فارم سے نکل آیااور ریلوے لائن پر بیٹھ گیا۔ ذہن میں آیا کہ بے کار زندگی کا کیافائدہ۔





#### ناديده ہاتھ

ریل گاڑی لمحہ بہ لمحہ قریب سے قریب تر ہوتی جارہی تھی۔ ریل کی گڑ گڑا ہٹ اور ہارن کی آواز سے دماغ شل ہونا شروع ہو گیالیکن میں جم کر بیٹھ گیا۔ اس سے پیشتر کہ ریل میرے اوپر سے گزرتی ، مجھ کو نادیدہ ہاتھ محسوس ہوئے جنہوں نے مجھے پلک جھپکتے میں ریلوے لائن سے اٹھا کر دور بچینک دیا۔ میں لڑھکتے ہوئے دور تک چلا گیا۔ اس خیال سے کہ آدمی اپنی مرضی سے مر بھی نہیں سکتا مجھ پر مایوسی طاری ہوگئی۔

اس کرب اور بے اطمینانی کے عالم میں دادی امال نے مجھ سے روحانی طور فرمایا، بیٹا! انتظار کر تیرے اوپر اللہ کی رحمت نازل ہو پیکی ہے۔ ایک عظیم بندہ تیرے اوپر انسانی شاریات سے بہت زیادہ اپنی شفقتیں محیط کر دے گا۔ تومیر اسورج ہے، تیری روشنی تھیلے گی

\_

## تعارف كاعمل

میں وہاں سے والد صاحب کے دوست حاجی تاج الدین صاحب کی دکان(ان کی لکڑی کی دکان تھی) پر پہنچا۔ وہ حساب کتاب میں مصروف تھے۔ میں نے انہیں سلام کیا توانہوں نے جواباً گہا، بھی ! معاف کرو۔ پھر کہا، بھائی! میں نے کہا معاف کرو۔ میں کھڑا رہا۔ انہوں نے غور سے دیکھااور پوچھا'' شمس الدین''ہو۔ میں نے اثبات میں جواب دیاتو مجھ سے لیٹ گئے اور کہا یہ تو کس حال میں ہے۔

وہ مجھے اپنے گھر لے آئے۔ پہننے کے لئے کپڑے دے ئے۔ سفر نے جسمانی اور ذہنی طور پر تھکادیا تھالمذاپر سکون ماحول ملتے ہی میں سوگیا۔ سو کراٹھا تو میرے لئے نیا کرتا، پاجامہ، نئی ٹوپی اور نیا جو تاموجود تھا۔ کھانا کھانے بیٹھا تو نوالہ حلق سے نیچے نہیں اترا۔ حاجی صاحب مجھے ڈاکٹر کے پاس لے گئے تواس نے کہاان کا گلاخشک ہو گیا ہے، ان کے گلے سے کوئی چیز اتر نہیں سکتی۔ انہیں لٹا کر دودھ میں بادام روغن یازیتون کا تیل ملا کر حلق میں ڈالیں اور گلے کو سہلا، سہلا کر اسے اتار نے کی کو شش کریں۔ اگر دودھ حلق سے اتر گیا تو یہ جئیں گے ورنہ یہ مر جائیں گے۔ گھر واپس آکر حاجی صاحب نے بھر پور کو شش کر کے دودھ کی پچھ مقدار حلق سے نیچے اتار دی۔ اس کامیابی پر حاجی صاحب بہت خوش ہوئے۔ پچھ عرصہ کے بعد میر اذبہن معاش کی طرف متوجہ ہو ااور نوکری کی تلاش شر وع کر دی۔





وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اللہ تعالی نے مجھے معاشی استحکام عطافر مایا۔ حالات نے پھر کروٹ لی اور مجھے صادق آباد چھوڑنا پڑا۔ تقریباً ڈھائی سال کے بعد جب میں صادق آباد سے کراچی کے لئے روانہ ہوا تو خالی ہاتھ تھا۔ فطرت اپنے غیر معمولی واقعات کو معمولی تعارف سے شروع کرتی ہے اور میں بھی تعارف کے عمل سے گزرنے کے لئے تیار ہو چکا تھا۔

#### معاش

معاشی مصروفیات کے متعلق عظیمی صاحب فرماتے ہیں کم عمری سے ہی میری معاشی مصروفیات کا آغاز ہو گیاتھا۔ بہت محنت اور جدو جہد کی۔ ذہن تجارت کی طرف مائل رہااور جس طرح بھی ممکن ہوا کار وبار کو ترجیح دی لیکن ملازمت بھی اختیار کی۔ ۱۹۴۱ء سے ۱۹۵۳ء تک کے مختصر عرصہ میں فٹ یاتھ سے لے کر فیکٹری تک کار وبار کو وسعت دی۔

ٹو کرے میں پھل رکھ کر بھی بیچے۔ کپڑوں کی گھٹڑی کمرپرر کھ کر گاؤں گاؤں جاکر کپڑافروخت کیا۔ کتابیں بیچیں، پچکی لگائی، شختے پر قیبچیاں بیچیں۔ کاروبار کے لئے یہ نہیں سوچا کہ ترقی ہوگی یا تنزل ہوگا۔ بس کام شروع کردیا، بہت برکت ہوئی یاوہ کام بالکل ہی ختم ہوگیا۔ اللہ تعالیٰ نے پھر کوئی نیار استہ نکال دیا تواس پر چل پڑا۔ ملازمت ملی تو ملازمت کرلی۔ کوئی چھوٹاموٹا کام شروع کیا تواس میں مصروف ہوگیا۔

# کسرتی جسم

صادق آباد میں حصول معاش کے لئے ابتدائی طور پر محنت مز دوری کی۔ بوریاں بھی اٹھائیں اس زمانے میں ایک آنہ فی بوری اٹھانے کے ملتے تھے۔ کسر تی جسم ہونے کے باعث دن میں اچھی خاصی بوریاں اٹھالیتا تھا۔ بہنوئی صاحب مجھے یہ کام کرتے دکھ کرروپڑے ۔ میں نے کہا، مزدوری کوئی بری چیز نہیں ہے۔ اس کام کے میں پیسے لیتا ہوں۔ دن گزرگئے اور معاشی استحکام کے بعد صادق آباد میں شکر اور کیڑے کی ہول سیل کی دکان کے علاوہ آڑھت کی دکان بھی کی۔

#### فاؤنڈر ہمدرد

عکیم محمد سعید صاحب سے میری شناسائی ۱۹۲۹ء سے تھی۔ کراچی پہنچ کران کے ساتھ '' مجلس تشخیص و تجویز ''میں بحیثیت معالج کام شروع کیا۔ بہت کم لوگ جانتے ہیں کہ حکیم صاحب نے جب آرام باغ پر مطب شروع کیا تواس وقت اوپر کی منزل میں دو بڑے کمرے اورایک چھوٹا کمرہ تھا۔ فروٹ کی چار عد دبیٹیاں میز کاکام اورایک پیٹی بطور اسٹول استعال ہوتی تھی۔ ہمدرد کی ملاز مت چھوڑ نے کے کافی عرصہ بعدایک روز حکیم صاحب سے ملنے گیا تواستقبالیہ پر موجود صاحب نے بتایا حکیم صاحب میٹنگ میں ہیں۔ میں نے ایک پر چی پراپنے نام کے ساتھ فاؤنڈر ہمدرد لکھ کرکہا ہے حکیم صاحب کو بھجوادیں اگر بلالیا تو ٹھیک ہے ورنہ میں پھر





کسی وقت آ جاؤں گا۔ پر چی جیجنے کے فور آبعد حکیم صاحب نے مجھے بلوالیا اور بڑی معنی خیز نظروں سے دیکھ کر کہا، بھائی! آپ ہمدرد

کے فاؤنڈر کیسے ہو گئے۔ میں نے کہا، آپ کے ادارے میں اس وقت کام کیا ہے جب اسٹاف کے لئے میز کرسی نہیں تھی۔ حکیم
صاحب یہ سن کر بہت خوش ہوئے اور کھڑے ہو کر بغل گیر ہو گئے۔ بہت دیر تک پرانے دور کی باتیں کرتے رہے۔ حکیم صاحب
نے مسعود برکاتی صاحب سے کہا، بھائی! سب کوبلاؤ ہم سب کوہمدر دکے فاؤنڈر سے ملوائیں گے۔

## كام ميں وسعت

ہمدر د کے علاوہ میں نے کچھ عرصہ سر کلر ریلوے میں بحیثیت ڈرافٹ مین ملازمت کی، جب ملازمت سے کچھ پیسے جمع ہو گئے تو کپڑے کی بروکری کا آغاز کیا۔اس کام میں ترقی ہوئی توانڈ ٹٹینگ اوراس میں تجربہ ہو گیا توایکسپورٹ کا آغاز کیا۔اس کام میں وسعت کے بعد گارمنٹ کی فیکٹری قائم کی اور ۱۹۵۳ء میں شے بُرز کے لین دین سے منسلک ہو گیا۔

#### حضور قلندر بإبااولياءسه ملاقات

حضرت خواجہ منس الدین عظیمی صاحب جب ۱۹۵۰ء میں کراچی پنچ تو آپ کے معاشی حالات کمزور تھے۔ آپ کے بڑے بھائی صاحب نے اہنامہ ''آ فقاب نبوت ''کی رقم کے لئے پاکتان میں آپ کا پتادے دیا تھا۔ اللہ تعالی کے کرم سے جب بھی پیپیوں کی ضرورت ہوتی رسالہ کی رقم منی آرڈر کے جوائے ڈرافٹ کی صورت میں ضرورت ہوتی رسالہ کی رقم منی آرڈر کے جوائے ڈرافٹ کی صورت میں آئی۔ اس وقت آپ کو بینکنگ و غیرہ کا کچھ زیادہ تجربہ نہیں تھا۔ آپ کے ایک دوست ڈاکٹر رشید صاحب ڈان اخبار میں سر کو لیشن منجر تھے۔ آپ نے ان سے ڈرافٹ کا ذکر کیا تو انہوں نے کہاڈرافٹ مجھے دے دیں۔ میں اکاؤنٹ میں ڈال دوں گا۔ آپ نے ڈرافٹ ان کودے دیا۔ جب ڈاکٹر رشید صاحب تین چاردن نہیں آئے تو آپ ان سے ملنے ڈان اخبار میں چلے گئے۔ رشید صاحب سیٹ پر موجود نہیں تھے۔

## پر سکون چېره

ایک صاحب نے شیریں مگر مردانہ بھاری آواز میں کہا، آئے ئے تشریف رکھیں۔ کیاکام ہے۔ آپ نے سوال کیا۔۔۔ڈاکٹر رشید صاحب کہاں ہیں۔ان کی طبیعت ٹھیک نہیں اور وہ تین چارروزسے دفتر نہیں آرہے۔انہوں نے آپ کے لئے چائے منگوائی اور پھر گفتگو کا سلسلہ چل نکلا۔انہوں نے آپ کی عمراور آپ کے جذبات کی مناسبت سے دوشعر سنائے۔

آپ کی آنکھوں میں چبک اور خمار کے سرخ ڈورے دیکھ کرانھوں نے دل پر نشتر رکھ دیا۔ محبت کرتے ہو، بے وفائی کے ساتھ بے وفائنامحبت کے ساتھ اس دنیا کی ریت ہے۔ایک حجاب آپ کے اوپر چھا گیا۔ پلکیں حیاکے بوجھ سے جھک گئیں۔ آپ کے اندر کا چور





کپڑا گیا تھا۔ آپ ہو جھل قدموں سے اٹھے، سلام کیا اور رخصت چاہی توانہوں نے کہا، پان تو کھاتے جائے ئے۔ غرض کہ جب آپ ان کے پاس سے جانے کے لئے اٹھے توآپ کے ذہن میں یہ بات آئی کہ ابھی دنیا میں محبت باقی ہے۔ ابھی محبت کا دور ختم نہیں ہوا۔ آپ ان کی شخصیت سے بہت متاثر ہوئے کہ دوست کا دوست ہونے کی بناء پر اتنا احترام کیا ہے۔ آپ نے زندگی میں پہلی مرتبہ اتنا پر سکون چہرہ دیکھا تھا، آپ کو یقین نہیں آرہا تھا کہ اس زمانے میں کسی بندے کو اتنا سکون میسر آسکتا ہے۔

نیانیا پاکستان بناتھا۔ ہندوستان سے آنے والے لوگ اپنے اپنے مسائل میں گھر ہے ہوئے تھے۔ شہزاد یاں ٹاٹ کے پردوں میں بندر روڈ کے فٹ پاتھوں پر ، معاملات حیات وزیست میں البھی ہوئی تھیں۔ کبر و نخوت کی بڑی بڑی تصویریں آرام باغ کی پتھر یلی زمین پرشب بسری پر مجبور تھیں۔ جن خوا تین کا کسی نے آنچل نہیں دیکھا تھاوہ حوائج ضرور یہ کے لئے قطار در قطار کھڑی نظر آتی تھیں۔ برشب بسری پر مجبور تھیں ۔ جن خوا تین کا کسی نے آنچل نہیں دیکھا تھاوہ جمیک کے بڑے بڑے پیالے لے کر ناشتے اور دو پہر کی روٹی کے لئے انظار کرتے تھے۔ زیادہ لوگ ایسے تھے جو خور دونوش اور رہائش کے لئے فکر مند تھے۔ ہر آدمی پریشانی کا پیکر تھااور آپ بھی انہیں میں سے ایک فرد تھے۔

جب آپ نے ڈاکٹر رشیر صاحب سے ان صاحب کا تذکرہ کیا توانہوں نے بتایا،اچھا! بھائی عظیم سے ملے ہو گے ، یہاں سب ایڈیٹر ہیں۔بہت اچھےاور شفیق انسان ہیں،بہت عالم فاضل ہیں۔

#### رضامندي

وقت کے ساتھ ساتھ آپ معاشی تگ ورو میں مصروف ہوگئے۔ ۱۹۵۰ء میں چشتیہ سلسلہ کے بزرگ اور تبلیغی جماعت کے بانی مولاناالیاس صاحب کے پیر بھائی حافظ فخر الدین صاحب تبلیغی جماعت کے ہمراہ سکھر (پاکستان) میں تشریف لائے۔ انہوں نے آپ کے بڑے بھائی مولوی محمد ادریس انصاری صاحب کو خط لکھا کہ شمس الدین سے کہیں کہ مجھ سے سکھر میں ملا قات کرے۔ آپ بھائی صاحب کے ہمراہ سکھر روانہ ہوگئے۔ وہاں ایک روز عیدگاہ۔ سکھر میں عصر کی نماز کے بعد ماوق آباد میں سے۔ آپ بھائی صاحب نے ہمراہ سکھر روانہ ہوگئے۔ وہاں ایک روز عیدگاہ۔ سکھر میں عیرگاہ کی ادائیگی سے پہلے حافظ صاحب نے آپ سے فرمایا، نماز کے بعد کہیں جانا نہیں۔ عصر کی نماز کے بعد حافظ صاحب نے وہیں عیدگاہ میں اپنے رومال کو بچھا کر اس پر آپ کو بٹھا کر فرمایا، میں تجھے بیعت کرناچا ہتا ہوں۔ آپ کی رضا مندی سے انہوں نے آپ کو بیعت کر لیااور سلسلہ چشتیہ کے اسباق تجویز فرمائے۔

اس زمانہ میں آپ کے معاشی حالات انتہائی اہتر تھے۔اس دوران آپ کے شریک کارنے آپ کواس بات پر آمادہ کرنے کی کوشش کی کہ آپ سلسلہ چشتیہ کے اسباق چھوڑ دیں۔جب آپ کسی طرح راضی نہیں ہوئے تو حکیم یعقوب صاحب کو آپ کے چیچے لگادیا۔ آپ ان کو ہزرگ مانتے تھے۔وہ ہمیشہ آپ سے ایک بات ہی کہاکرتے تھے کہ یہ سب کام بڑھا بے میں کئے جاتے ہیں۔تم کس چکر





میں پڑگئے ہو۔ ابھی تمہاری عمر ہی کیا ہے۔ ادھر حالات اتنے دگر گوں ہو گئے کہ روٹی کپڑا چلانامشکل ہو گیا۔ حالات نے آپ کی تحریکات کو سر دکر دیا، آپ نے حالات کے سامنے ہتھیار ڈال دے ئے اور سلسلہ چشتیہ کاسبق پڑھنا ترک کر دیا۔

جس رات آپ نے سبق پڑھنا چھوڑا، اسی رات حافظ فخر الدین صاحب کوخواب میں دیکھا۔ انہوں نے فرمایا، توصر ف تین مہینے اور صبر کرلے۔ کپڑوں کی پرواہ نہ کر۔ تین مہینے گھر میں بیٹھ کر گزار دے۔ کھانے کا میں ذمہ لیتا ہوں۔ تجھے بھو کا نہیں رہنے دوں گا۔ مگر آپ نے حافظ صاحب کے فرمانے پر عمل نہیں کیا۔ آپ کے اس طرز عمل سے حافظ صاحب بہت دل برداشتہ ہوئے اور متواتر ایک ہفتہ تک خواب میں آکر فرماتے رہے ، ارب کم ہمت! لوگ تو بیس بیس سال کوشش کرتے ہیں۔ تو کس قدر نادان ہے کہ تین ماہ بھی صبر نہیں کر سکتا۔

## ہزاروں کا مجمع

اسباق ترک کرنے کے چھ ماہ بعد آپ کو حافظ صاحب کے وصال کی اطلاع ملی تو آپ کو سخت ملال ہوا۔ اور رہ رہ کر یہ خیال ستانے لگا کہ تو بہت کندہ نا تراش ہے کہ تین مہینے صبر نہیں کر سکا۔ اسی دور ان آپ کو کار و بار کی سلسلے میں سہر ور دیہ سلسلہ کے ایک بزرگ چو ہدری اقبال حمید صاحب سے تعاون ملا۔ ان میں پھھ ایسی شش تھی کہ آپ ان کی طرف تھنچتے چلے گئے۔ چو ہدری صاحب کے ذریعہ آپ کو باباغلام محمد صاحب، خلیفہ باباجنگو شاہ قلندری (حضرت چو ہدری صاحب کے دادا پیر) کے عرس کی تقریبات میں شرکت کے لئے لاہور جانے کاموقع ملا اور آپ اپنے شریک کار کی شدید مخالفت کے باوجود چو ہدری صاحب کے ساتھ لاہور روانہ ہو گئے۔ ریل میں اوپر نیچے سیٹیں ریزر و کر ائی گئی تھیں۔ بہت اصر ارکے ساتھ چو دہری صاحب نے آپ کو اوپر کی سیٹ پر بیٹھوں اور رات کو آر ام سیٹ پر لیٹھوں اور رات کو آر ام کروں مگر انہوں نے فر مایا، یہ میر احکم ہے۔

آپ نے تکم کی تغیل کی اور رات کو اوپر سور ہے۔ صبح بیدار ہونے کے بعد آپ کو یہ بات بہت عجیب معلوم ہوئی کے آپ جب بھی اپنی آئکھیں بند کرتے آپ کو باغات، دریا، پہاڑ، خوب صورت پھول اور دور دور کے شہر نظر آتے تھے للذا آپ نے بھی باتی سفر میں ضرورت کے علاوہ آئکھیں نہیں کھولیں۔ شام کے وقت لا ہور پہنچے۔ اگلے روز صبح کے وقت قلعہ گو جر سکھ میں حضرت ابو الفیض قلندر علی سہر وردی صاحب کے دربار میں حاضری ہوئی۔

چوہدری صاحب نے آپ کی طرف اشارہ کرکے فرمایا، حضرت جی! میں اس کو آپ کی خدمت میں لے آیا ہوں۔ حضرت صاحب نے خوش کا اظہار فرمایا اور آپ کو اپنے قریب بلا کر نہایت گرم جو شی سے مصافحہ فرمایا۔ عرس کی تقریبات شروع ہونے سے قبل خاص طور سے آپ کو انتہائی پچھلی صفول سے بلا کر اسٹیج پر بٹھایا۔ کھانا شروع ہوا تو انہوں نے آپ سے فرمایا، کھانا میرے ساتھ





کھانا۔ جلسہ ختم ہونے کے بعد کمرہ میں اپنے پاس بٹھا یا اور بہت سی ہلکی پھلکی باتیں کیں۔ آپ جیران وپریثنان بیہ سب دیکھ رہے تھے کہ ہزاروں کے مجمع میں آخرا نہی کے ساتھ بیہ التفات کیوں ہیں۔ اگلی صبح چوہدری صاحب کے کسی دوست کے ہاں مو چی دروازے میں ناشتہ کی دعوت تھی۔ ناشتہ کے بعد تمام حضرات چوہدری صاحب کے ہمراہ پاک پیٹن شریف کے لئے روانہ ہوئے۔

## پاک پین شریف

پاک پیٹن شریف میں حضرت بابافرید گنج شکر کے مزار پر حاضری کے دوران آپ کی زندگی کاسب سے اہم واقع پیش آیا۔ فاتحہ خوانی کے دوران دیکھتے ہی دیکھتے قبرشق ہوگئی اور بابافرید کی زیارت نصیب ہوئی۔

آپ نے دیکھا کہ حضرت سنج شکر رحمۃ اللہ علیہ کے سامنے رحل پر قرآن پاک رکھا ہوا ہے اور وہ تلاوت میں مصروف ہیں۔اس مشاہدہ سے آپ کے ذہن میں یقین اور بے یقینی کے دورخ بیدار ہو گئے۔ بہت سے سوال ایک ساتھ ابھرے۔ میں نے بابافرید کو دیکھا، کیسے دیکھا، مر اہواآ دمی کیسے نظر آسکتا ہے۔ میں نے ہی کیول دیکھا، کسی اور نے کیول نہیں دیکھا۔

مزار پر حاضری کے بعد، پاک پیٹن میں چوہدری صاحب کے ایک مرید کے گھر کھانے کا انتظام تھا۔ وہاں سب ہنس بول رہے تھے اور آپ گم سم بیٹھے تھے۔ چوہدری صاحب نے پوچھا، تم کیوں پریشان ہو۔ آپ نے فرمایا، میں حیران ہوں۔ پوچھا، کیا پریشانی ہے۔ آپ نے قبر کے شق ہونے اور حضرت بابافرید گنج شکر کی زیارت کا واقعہ سنادیا۔ ساتھ بیٹھے ہوئے لوگ جیران ہوگئے بلکہ پچھ صاحبان پر تو انتہائی مالیوسی طاری ہوگئی اور وہ اظہار کئے بغیر نہیں رہ سکے کہ ہم استے پرانے مرید ہیں۔ ان کو آئے ہوئے ایک دو ہفتے ہوئے ہیں اور مرید بھی نہیں ہوئے۔ ان پرشخ کی اتن عنایت کہ باباصاحب کی زیارت کر ادی۔ چود ہری صاحب نے پوچھا، تم نے جو پچھ دیکھا ہے اس کے بارے میں تبہارا کیا خیال ہے۔ آپ نے عرض کیا، میں اس کو شعبدہ سمجھتا ہوں۔ آپ بپناٹر میں با کمال ہیں اور آپ نے کا انتہائی اور آپ بیناٹر میں با کمال ہیں اور آپ نے گھے بنا کے گا۔

#### نقطهُ انقلاب

اس کے بعد لاہور ہی میں ایک دن حضرت داتا گئی بخش رحمۃ اللہ علیہ کے مزار اقدس پر حاضری کا پرو گرام بن گیا۔ جس وقت کاربادامی باغ میں داخل ہوئی توآپ کی آئیسیں بو جھل ہو کر ہند ہو گئیں۔

آپ نے دیکھا،ایک دیلے پتلے بزرگ کار کے ساتھ ساتھ پیدل چوہدری صاحب سے باتیں کرتے جارہے ہیں۔ آپ نے گھراکر آئکھیں کھول دیں۔ دیکھاتو کچھ بھی نہیں تھا۔ آئکھیں بند کیں تو پھر وہی منظر سامنے تھا۔ آپ کواس بات پر تعجب ہوا کہ کار کی ۵۰ میل کی دفتار کے ساتھ کوئی آدمی پیدل کیسے چل سکتا ہے۔ جب سب حضور قبلہ عالم، ناقصاں را پیر کامل کا ملاں رار ہنما، حضرت داتا





گنج بخش رحمۃ اللّٰدعلیہ کے مزاراقد س پر حاضر ہو گئے تو آپ نے چوہدری صاحب سے درخواست کی کہ حضور! واتاصاحب کی زیارت ہو جائے تو میں آپ کو قر آن شریف سناؤں گا۔

تمام افراد آئکھیں بند کرکے مراقبہ میں بیٹھ گئے۔ آپ نے دیکھا کہ ایک میدان ہے۔ اس میدان میں ایک درخت ہے۔ درخت کے نیچے چار پائی بچھی ہوئی ہے اور چار پائی پر وہی بزرگ تشریف رکھتے ہیں جو کار کے ساتھ پیدل چل رہے تھے۔ ابھی آپ اس حیرانی میں گم تھے کہ حضرت ابوالفیض قلندر علی سہر ور دی رحمۃ اللہ علیہ تشریف لائے اور آپ سے فرمایا، آؤاور حضور داناصاحب کی قدم ہوسی کرو۔ آپ نے حضور

داتاصاحب کوسلام کیااور قدم چوہے۔ داتاصاحب نے فرمایا، ہم نے سناہے تم قرآن بہت اچھاپڑھتے ہو۔ ہمیں بھی سناؤ۔ آپ نے سور ہُ حشر کا آخری رکوع قر اُت کے ساتھ تلاوت کیا۔ چیرت کی بات یہ ہے کہ آپ کی آواز قبر کے باہر بھی ایسے ہی آر ہی تھی جیسے قبر کے اندر۔ حضور داتاصاحب نے قرآن پاک سن کرانتہائی خوشی کااظہار فرمایااور آپ کے سر پر ہاتھ رکھا۔ تمام افراد فاتحہ پڑھ کر واپس آگئے۔ یہ آپ کی تلاش حقیقت کا نقطۂ انقلاب تھا کہ آپ کی ان بزرگان عظام سے ملاقات کس طرح ہوئی اور آپ نے کس طرح ان کامشاہدہ کیا۔

## ہاتف غیبی

ایک دن میکلوڈروڈ (کراچی) پر جاتے ہوئے آپ کو آسان سے آواز آئی، حاجی امداداللہ مہاجر کلی کوسوالا کھ مرتبہ درود شریف، تین لا کھ مرتبہ کلمہ طبیبہ اوریا نج قرآن شریف پڑھ کر بخش دے۔

پھر آواز آئی پانچ قر آن حضرت ادریس علیہ السلام اور پانچ قر آن حضرت خضر کو پڑھ کر ایصال ثواب کر۔ آپ نے ہاتف غیبی کی اس آواز کی تغییل میں عمل شروع کر دیا۔ ظہر کی نماز کے بعد سے مغرب تک کلمہ طیبہ اور عشاء کی نماز کے بعد سے تبجد تک درود شریف پڑھنے کے لئے او قات مقرر کئے۔ جب کلمہ طیبہ کی تعداد پوری ہوئی تو آپ پر غیب منکشف ہونے لگا اور دل میں وقفہ وقفہ سے درد کی ٹیسیس اٹھنے لگیں۔ لیکن آپ دیوانہ وار تغمیل تھم میں مشغول رہے۔

## زعفران کے کھیت

ایک روز آپ اپنے شریک کار کواسٹیشن چھوڑنے گئے توپلیٹ فارم پر آپ کے دل میں در دنے شدت اختیار کرلی اور در دکی شدت میں اضافے کے ساتھ ساتھ دل بڑا ہوناشر وع ہو گیا۔ جب آپ نے دیکھا کہ آپ کادل بتدر نئے بڑا ہور ہاہے اور در دکی کسک بڑھ رہی ہے توجہم میں سنسناہٹ دوڑنے لگی۔ اس مشاہدہ سے آپ خوف زدہ ہو گئے۔ آپ کے شریک کارنے آپ کاچپرہ دیکھا توایک





دم گھبرا گئے اور آپ سے بہت بے چین ہو کر پوچھا، تمہیں کیا ہو گیا ہے۔ تمہار اچپرہ ایک دم چیکا پڑگیا ہے۔ ایسامعلوم ہوتا ہے کہ کسی نے تمہار اخون نچوڑ لیا ہے۔ میں اپناسفر ملتوی کرتا ہوں، چلو گھر چلتے ہیں۔ آپ نے ان سے کہا کہ کوئی خاص بات نہیں ہے۔ آپ اپنا سفر خراب نہ کریں اور بیہ کہہ کر اسٹیشن سے باہر آگئے۔

بس میں بیٹے تودل بڑا ہوتے ہوتے جینس کے دل جتنا ہونے کے بعد پھٹ گیا۔ اس میں کٹے ہوئے انار کی طرح قاشیں بن گئیں اور ان قاشوں میں سے تیزروشن لہریں نکلنے لگیں۔ جہاں تک بہ لہریں جارہی تھیں وہاں اور اطراف کی سب چیزیں آپ کو نظر آرہی تھیں۔ آپ نے اس مشاہدہ کے دوران یورپ کے بہت سارے شہر، کشمیر اور آسام کے برفانی پہاڑ اور زعفران کے کھیت دیکھے۔ جیسے ہی نظرز عفران کے کھیتوں پر پڑی، پوری بس میں زعفران کی خوشبو پھیل گئی۔

رات کوجب درود شریف پڑھنے بیٹھے تو درود شریف پڑھنے کے دوران محلہ میں سے سلام پڑھنے کی آواز آئی۔ چند منٹ بعد آئکھوں
کے سامنے سے ایک پر دہ ہٹ گیااور نظریں وہاں جاکر ککرائیں جہاں سلام پڑھا جارہا تھا۔ آپ نے دیکھاہر طرف سنہری اور روپہلی
روشنی پھیلی ہوئی ہے۔ ایک بہت صاف شفاف فرش بچھا ہوا ہے۔ فرش پر تخت ہے اور تخت پر سرکار دوعالم مآب علیہ الصلواۃ والسلام
تشریف فرماہیں۔ آپ درود شریف پڑھتے پڑھتے میکا کی طور پر کھڑے ہوگئے اور سلام پڑھنا شروع کردیا۔

## غيبى نظر

اگلے روز صبح سلسلہ سہر ور دیہ کا سبق پڑھنے کے دوران غنودگی میں دیکھا کہ مولانا خلیل احمد سہارن پوری صاحب، حضرت حافظ صاحب اور حاجی اللہ مہاجر کلی تشریف لائے اور تھوڑی دیر آپ کے پاس بیٹھ کر چلے گئے۔ رات کو پھر درود شریف پڑھنے کے دوران دیکھا کہ درود شریف جیسے ہی پوراہوتا ہے منہ کے سامنے یا قوت اور زمر دسے مرصع سونے چاندی کی ٹرے آ جاتی ہے اور درود شریف موسے کے پھولول کی شکل بن جاتے ہیں۔

بیٹرے ایک فرشتہ لائن میں کھڑے ہوئے دوسرے فرشتے کو پکڑا دیتا ہے اور اس طرح بیہ سلسلہ D-1/7-1 ناظم آباد۔ کراچی سے شروع ہو کر مدینہ منورہ میں مسجد نبوی پر جاکر ختم ہوتا ہے اور پھولوں کا بیہ ہدیہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی خدمت اقد س میں پیش کیا جاتا ہے اور حضور پاک اسے ہاتھ لگا کر قبول فرمارہے ہیں۔

عظیمی صاحب صبح بس میں بازار جاتے ہوئے جب لسبیلہ۔ کراچی کے پل پہپنچے تودیکھا کہ چوہدری صاحب، باباغلام محمد صاحب کے ساتھ آئے۔





## عظيم بنده

اس کے بعد آپ کی میہ کیفیت ہوگئ کہ آپ کوہر وقت میہ محسوس ہوتا کہ سرپر کئی ٹن وزن رکھا ہوا ہے۔ سڑک پر چلتے چلتے بیٹھ جاتے ۔

آپ کا جسم تیزی کے ساتھ لاغر ہوتا چلا گیا اور اس حد تک لاغر ہوا کہ پنڈلیوں کا گوشت ختم ہو گیا۔ ایسا معلوم ہوتا تھا کہ آپ کو "

سو کھے "کی بیاری ہو گئی ہے۔ چھ مہینے اس حال میں گزر گئے۔ ایک روز بازار سے واپسی میں آپ کے پیر کے اوپر سے ٹرک کا پہیہ گزر گیا اور آپ ٹرک کے نیچے آپ نیچے آپ کے جی میں آیا کہ کیا بی اچھا ہوتا کہ ٹرک کے نیچے آپر ختم ہوجاتا۔ موت کے روٹھ جانے پر گھر میں آکر بہت روئے اور ہچکیاں بندھ گئیں۔ خواب میں دیکھا کہ ایک بزرگ آپ کو چشے کے شفاف پانی سے نہلا رہے ہیں۔ بزرگ نے کو چشے کے شفاف پانی سے نہلا میں دادی اماں کی آواز رہے ہیں۔ بزرگ نے کانوں میں دادی اماں کی آواز رہے ہیں۔ بزرگ نے کھی توکانوں میں دادی اماں کی آواز رہے گئی بیٹا! تواتنا بودااور کمزور ہے کہ سب بھول گیا۔ تواللہ کی دی ہوئی نعمت کو بھی بھول گیا۔ اس کے بعد آپ کا ظہر کی نماز سے مغرب کی نماز تک مسجد میں بیٹھنا معمول بن گیا۔

ایک ہی بات ور د زبان تھی،اے اللہ! اپنافر ستادہ عظیم بندہ ملادے۔اللہ سے اپنی کو تاہی کی معافی ما نگتے تھے۔ آہ و زاری کرتے اور اللہ کو پکارتے،اے اللہ! عظیم بندہ کہاں ڈھونڈوں۔ یاد میں، فراق میں اور فریاد کرتے دن رات گزرتے رہے۔مادی جسم سو کھ کر کا نثاین گیا۔ آئکھوں کے گردسیاہ حلقے نمایاں ہوگئے۔

دوستوں نے کہاو ظیفوں کی رجعت رہ گئی ہے۔ عاملوں نے ارشاد کیا آسیب لیٹ گیا ہے۔ کوئی جاد وٹونے کا چکر ہے۔ جتنے منہ اتنی ہی باتیں۔ آپ کے ایک دوست طفیل احمد چغتائی صاحب ملٹری میں لیفٹینٹ کے عہدہ پر فائز تھے۔ یہ عموماً تذکرہ کیا کرتے کہ میرے ایک دوست محمد عظیم تھے۔ پتانہیں وہ کہاں ہیں۔ بہت تلاش کیالیکن کوششیں بار آ در ثابت نہ ہوئیں۔

ایک دن عصر کے بعد اور غروب آفتاب سے پہلے انہوں نے آپ کو بتایا، میرے وہ دوست مل گئے ہیں اور آج کل ماہنامہ نقاد میں کام کرتے ہیں۔ ایک دن کہنے لگے کہ چلو تہمیں بھائی صاحب سے ملواؤں۔ آپ ان کے ہمراہ جب نقاد کے دفتر پہنچے تو وہاں شگفتہ، شاداب اور پر سکون چہرہ، مر دانہ و جاہت کی مکمل تصویر دکھے کر چار سال پہلے کی ملا قات ذہن میں گھوم گئے۔ وہی شخصیت، جو پہلی ہی ملا قات میں آپ کے دل میں اتر گئی تھی۔ وہی ہندہ، جس نے آپ کے اندر محبت کے احساس کوا جا گر کیا تھا۔

آپ کود کیھے ہی محمہ عظیم صاحب نے آپ کو سینے سے لگالیا۔ پیشانی پر بوسہ دیااور آئکھوں کو چوما۔ آپ پہلی مرتبہ وصال کی لذت سے آشاہوئے۔ اس ملا قات کے بعد مستقل ملا قاتوں کا شروع سلسلہ ہو گیا۔ آپ حالات وواقعات کی وجہ سے شکست وریخت کا شکا رہے۔ یقین ، بے یقین کے اندھیروں میں گم ہو چکا تھااور اطمینان قلب توجیسے ہمیشہ کے لئے چھن گیاہو۔





اس بے سکونی میں ایک پر سکون بندہ ملا تو آپ تمام مصروفیات سے فارغ ہونے کے بعدروزانہ شام کود فتری او قات کے ختم ہونے سے پچھ منٹ پہلے ماہنامہ نقاد کے دفتر کے سامنے ان کے انظار میں کھڑے ہوجاتے۔ رتن تالاب، صدر۔ کراچی میں علم دوست حضرات جمع ہوتے تھے۔ روحانیت پر سیر حاصل گفتگو ہوتی اور مغرب کی نماز کے بعد آپ دونوں بس میں بیٹھ کر1-17 کا ناظم آباد آجاتے تھے۔ آپ کے اندر بچین ہی سے جس خالص غور و فکر کی تحریک کا آغاز ہوچکا تھا اب سید محمد عظیم صاحب کے ساتھ ہونے والی ان نشستوں میں آپ کواس تحریک کے سرے ملنا شروع ہوگئے۔

## حسن اخرى

1901ء میں قطب ارشاد، حضرت ابوالفیض قلندر علی سہر وردی صاحب کراچی تشریف لائے۔ آپ نے ان کی آمد کا تذکرہ سید محمد
عظیم صاحب سے کیا توانہوں نے فرمایا، ان سے میر اسلام عرض کیجئے گا۔ اس غائبانہ تعارف کے بعد سید محمد عظیم صاحب تک آپ
کے توسط سے سہر وردی صاحب کی مصروفیات اور علمی نشستوں کی معلومات پہنچتی رہیں۔ اسی دوران ایک روزانہوں نے آپ سے
فرمایا، میر سے سینے میں دل کی جگہ چھن ہوتی ہے۔ جب عظیمی صاحب نے اس کا تذکرہ سہر وردی صاحب سے کیا توانہوں نے فرمایا،
میر کے سینے میں دل کی جگہ چھن ہوتی ہے۔ جب عظیمی صاحب نے اس کا تذکرہ سہر وردی صاحب سے کیا توانہوں نے فرمایا،
میر کے سینے میں دل کی جگہ چھن ہوتی ہے۔ جب عظیمی صاحب نے اس کا تذکرہ سہر وردی صاحب سے کیا توانہوں نے فرمایا،

ایک روز آپ نے سہر ور دی صاحب کی تحریر کر دہ کتاب ''جمال الی''سید محمد عظیم صاحب کو مطالعہ کے لئے پیش فرمائی توانہوں نے ایک نقشہ بناکر آپ کو بتایا کہ اس نقشہ کی مدد سے اگر کوئی کتاب پڑھی جائے تو پتا چل جاتا ہے کہ مصنف یامؤلف صاحب حال ہے یانہیں اور اسی طرح اس کی لاشعور کی کیفیات بھی اس کی تحریر میں ظاہر ہو جاتی ہیں۔

عظیمی صاحب نے یہ ساراواقعہ سہر وردی صاحب کے گوش گزار فرمایا تو وہ بہت خوش ہوئے۔ایک روز سید محمد عظیم صاحب نے ا آپ سے فرمایا،ان سے پوچھئے گا۔۔۔ کیا وہ مجھے بیعت فرمالیں گے۔ جب عظیمی صاحب نے بڑے حضرت جی سے سید محمد عظیم صاحب کے لئے عرض کیا توانہوں نے آپ کو ملا قات کے لئے گرانڈ ہوٹل میں بلایا (سہر وردی صاحب ان دنوں گرانڈ ہوٹل۔ میکاوڈروڈ میں مقیم تھے)۔ جب آپ ملا قات کے لئے ان کے پاس پہنچ تو پچھ دیر کے بعد ابوالفیض قلندر علی سہر وردی صاحب نے فرمایا عظیم صاحب کے علاوہ سب تھوڑی دیر کے لئے کرے سے باہر کھہریں۔

ہوٹل سے واپی پر سید محمد عظیم صاحب نے آپ سے فرمایا کہ سہر ور دی صاحب نے بیعت کے لئے رات تین بجے کا وقت دیا ہے۔ ہے۔سید محمد عظیم صاحب سخت سر دی کے موسم میں ، رات دو بجے ہی سے ہوٹل کی سیڑ ھیوں پر جاکر بیڑھ گئے۔ ٹھیک تین بجے بڑے حضرت جی نے دروازہ کھولااور اندر بلالیا۔انہیں اپنے سامنے بٹھاکر ، پیشانی پر تین پھو کلیں ماریں اور حضرت ابولفیض قلندر





علی سہر ور دی صاحب نے قطب ارشاد کی تعلیمات تین ہفتے میں مکمل کر کے آپ کو خلافت عطافر مادی۔ بڑے حضرت جی کے بعد حضرت شیخ مجم الدین کبر کا کی روح پر فتوح نے آپ کی روحانی تعلیم شر وع کی۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے براۂ راست علم لدنی عطا فرمایا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہمت اور نسبت کے ساتھ بارگاہ رب العزت میں پیشی ہوئی اور اسرار ور موز کا علم حاصل ہوا۔ تعلیمات کی سخیل پر بطریق اویسیہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بارگاہ اقد سے "حسن اخری" کا خطاب عطاہوا۔ قلندریت کے اعلیٰ مقام پر فائز ہونے کی وجہ سے ملا تکہ ارضی وساوی اور حاملان عرش ہیں آج بھی یہی عرفیت عامتہ الناس میں زبان زدعام ہے۔
ہیں آپ "د" قلندر بابا اولیاء" کے نام سے مشہور ہیں۔ آج بھی یہی عرفیت عامتہ الناس میں زبان زدعام ہے۔

## نزاع كاعالم

گذشتہ سطور میں بتایا جاچکا ہے کہ عظیمی صاحب حالات و واقعات کی وجہ سے شکست و ریخت کا شکار سے۔ ہر وقت سرسے دھوال اٹھتا ہوا محسوس ہوتا، ہر شب بلا ناغہ بد نوابی ہو جاتی جس سے آپ کی ربی سہی جان بھی جواب دے گئی۔ کھانا کھاتے ہی اجابت کی ضرورت ہو جاتی۔ ہر وقت یاس اور ناامید کی کا غلبہ رہنے لگا۔ جب آپ لوگوں کو ہنتے دیکھتے تو آنکھوں میں آنسو آجاتے۔ سوچتے کیا دنیا میں ہنسی بھی کوئی شے ہے۔ چپ لگ گئی۔ معمولی سے شورسے دل دہل جاتا۔ کوئی زورسے بات کر تا تو دماغ پر ہتھوڑ ہے کی ضرب پڑتی۔ اس نزاع زدہ زندگی میں تین سال گزر گئے۔ رات کو اند هیرے میں اٹھ کر روتے۔ مرجانے کی دعائیں مانگتے اور سوچتے کہ پڑتی۔ اس نزاع زدہ زندگی میں تین سال گزر گئے۔ رات کو اند هیرے میں اٹھ کر روتے۔ مرجانے کی دعائیں مانگتے اور سوچتے کہ دیا سے کہا ہو گئی ہے۔ ایک دن آپ نے حضور قلندر بابااولیاء سے عرض کیا، میرے لئے دعا بیجئے کہ اللہ تعالی مجھے اس دنیا سے اٹھالے ، میں اب بالکل زندہ نہیں رہنا چا ہتا۔ انہوں نے تسلی دی اور فرمایا، میں حافظ صاحب سے بات کروں گا اور بڑے حضرت بی کی خدمت میں درخواست کروں گا کہ اس معاملہ کو کسی نہ کسی صورت سے حل کریں۔

### مقدمه پیش ہوا

رات کے وقت درود شریف پڑھنے کے دوران آپ کے پاس ایک فرشتہ آیا اور کہا، چلو! بڑی سرکار صلی اللہ علیہ وسلم میں آج
تمہاری پیشی ہے۔ آپ نے دیکھا کہ فخر انبیاء، رحمۃ للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم تخت پر تشریف فرماہیں۔ بائیں جانب حضرت اویس
قرنی ایستادہ ہیں۔ دائیں جانب حضرت حسن بھری، حضرت جنید بغدادی، حضرت شیخ شہاب الدین سہر ور دی، حضرت معروف
کرخی، حضرت عبد القادر جیلانی، حضرت امام موسی رضا، حضرت امام حسین اور حضرت ابولفیض قلندر علی سہر ور دی ہیں اور بالکل
سامنے چوہدری صاحب اور ان کے پیچھے آپ خود ایستادہ ہیں۔ سید نا حضور علیہ الصلواۃ والسلام کے سامنے مقد مہ پیش ہوا۔ حضرت
حسن بھری صف میں سے نکل کر نگاہیں نیچی کئے ہوئے سامنے آگئے اور در ودوسلام کے بعد عرض کیا،





یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میرے موکل کے دادانے آپ کی منظوری سے اپنے پوتے کے لئے ورثہ چھوڑا ہے اور اس ورثہ کو حاصل کرنے کی جو شرطانہوں نے عائد کی تھی وہ میرے موکل نے پوری کر دی ہے اور میرے موکل نے سلسلہ چشتیہ میں بیعت میں عاصل کرنے کی جو شرطانہوں کے شخفے نے چشتیہ ، سہر ور دیہ ، نقشبندیہ ، قادریہ میں اپنے اس مرید کو بیعت کیا تھا۔ بیعت کے بعد مرید کو بیعت کیا تھا۔ بیعت کے بعد مرید کو بیت اور اس کے شخفے نے چشتیہ ، سہر ور دیہ ، نقشبندیہ ، قادریہ میں اپنے اس مرید کو بیعت کیا تھا۔ بیعت ہوگیا ہے۔

اب صورت یہ ہے کہ شخ کے انقال کے بعد مرید سہر ور دیہ سلسلہ میں پھر بیعت ہو گیا۔ عرض یہ کرناہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی منظوری کے بعد جب کہ مرید نے شرط پوری کر دی ہو،اس کا ور شداسے قانوناً ملنا چاہئے۔ یاد رہے کہ حافظ فخر الدین صاحب،مولانا خلیل احمد سہار نپوری کے روحانی ور شہ کو عظیمی صاحب تک پہنچانے پر مامور کئے گئے تھے۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنے دائیں طرف ایستادہ بزرگوں کو دیکھا، سب نے تائید کی۔ پھر حضرت چوہدری صاحب دو قدم آگے آئے اور عرض کیا، یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! قانون یہ ہے کہ جب کوئی شخص کسی کامرید ہوجاتا ہے تووہ پیر کاحق بن جاتا ہے اور اس قانون پر آپ کے دستخط ہیں۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے پھر دائیں صف کی طرف دیکھا، جس کا مطلب یہ نگاتا تھا کہ کوئی تائید کرتا ہے یانہیں۔

ابوالفیض قلندر علی سہر وردی صف سے باہر آکر چودہری اقبال حمید صاحب کے ساتھ جاکر کھڑے ہوگئے۔ حضور علیہ الصلواۃ والسلام نے حضرت چوہدری صاحب کے حق میں فیصلہ دے کر در باربر خاست فرمادیا۔

## قلندر کی نماز

عظیمی صاحب نے ایک روز حضور قلندر بابا اولیاء کی خدمت میں عرض کیا، حضور! کیا آپ کو نماز میں مزہ آتا ہے۔ فرمایا۔۔۔بال۔آپ نے عرض کیا، مجھے تو مجھے تو مجھی یہ پتانہ چلا کہ میں کیا کررہا ہوں۔ بہت کوشش کرتا ہوں کہ خیالات ایک نقط پر مرکوز ہوجائیں مگر ذراسی دیر کے لئے کامیابی ہوتی ہے اور پھر بھٹک جاتا ہوں۔ فرمایا، میں تمہیں ترکیب بتاتا ہوں، تمہیں خوب مزہ آئے گا۔

حضور قلندر بابااولیاء نے آپ کو نماز کے دوران سجدہ کی حالت میں انگیوں کی ایک مخصوص حرکت تلقین فرمائی اور فرمایا کہ صرف عشاء کی نماز میں آخری رکعت کے آخری عشاء کی نماز میں آخری رکعت کے آخری سجدہ میں بیہ حرکت کرنا۔ جب آپ نے تہجد کے بعد و تروں کی آخری رکعت کے آخری سجدہ میں بیہ حرکت کی نماز میں بیہ حرکت کی نماز میں استحدہ میں بیہ حرکت کی نوآپ کو بہت سکون ملا۔ دل سے اضطراب، بے قراری اور بے چینی دھواں بن کراڑ گئی للذا فجر کی نماز میں





بھی اس عمل کو دہر ایا۔ ظہر، عصر، مغرب، عشاءاور پھر تہجد میں دہراتے چلے گئے اور یہ بھول ہی گئے کہ یہ عمل صرف ایک وقت کرناہے۔

ایک دن جب تہجد کی آخری رکعت کے آخری سجدہ میں یہ حرکت دہر ائی توسجدہ کی حالت میں آپ کو محسوس ہوا کہ آپ کے دائیں بائیں کوئی کھڑا ہے۔خوف زدہ ہونے کے باوجود آپ نے انگلیوں کی مخصوص حرکت جاری رکھی اور سجدہ ضرورت سے زیادہ طویل کردیا۔ ڈرکے مارے دم گھنے لگاتو جلدی جلدی نماز ختم کی اور پلنگ پر جاکر لیٹ گئے۔

اس زمانے میں ناظم آباد میں بجلی نہیں تھی۔ گھر کے آس پاس کوئی مکان بھی نہیں تھا۔ لیمپ بجھا ہوا تھااور گھر میں آپ اکیلے تھے۔ پلنگ پر لیٹے لیٹے آپ نے آیت الکرسی پڑھناشر وع کر دی لیکن آیت الکرسی کے ور دسے دہشت اور زیادہ بڑھ گئی اور دل کی حرکت بند ہوتی ہوئی معلوم ہونے لگی، پھرایک دم دل کی حرکت تیز ہو گئی۔ محسوس ہوتا تھا کہ دل سینہ کی دیوار توڑ کر باہر نکل آئے گا۔

## ہر حال میں باشعور

اب آپ نے قل صواللہ شریف پڑھناشر وع کردیا۔ جیسے ہی قل ہواللہ شریف ختم ہوئی آپ کا جسم اوپر اٹھنے لگا اور حیت سے جالگا۔

آپ نے ہاتھ سے چیو کردیکھا کہ یہ واقعی حجت ہے یامیں خواب دیکھ رہا ہوں اور واقعی آپ حجت سے لگے ہوئے تھے۔ اب آپ مزید خوف زدہ ہو گئے کہ اگر میں نیچ گرا تو ہڈی پہلی نہ بھی ٹوٹی تو بھیجا تو ضرور باہر آ جائے گا۔ آپ نے دیکھا کہ آپ کی گردن کی طرف تیزی کے ساتھ دوہا تھ آئے۔ ایک نے دل کو سنجالا اور دوسرے نے آپ کے منہ کو بند کردیا۔ اس نادیدہ ہاتھ کی آپ کے اوپر اس قدر دہشت طاری ہوئی کہ آپ بے ہوش ہوگئے۔

صبح کے وقت سے پہلے خواب میں دیکھا کہ مولانا خلیل احمد سہارن پوری، حضرت ابوالفیض قلندر علی سہر وردی اور بڑے پیر صاحب، حضور قلندر بابااولیاء کے مکان کے صحن میں گھبرائے ہوئے کھڑے ہیں۔ قلندر بابااولیاء گھبرائے ہوئے، بہت بے چین، اِدھرسے اُدھر ٹہل رہے ہیں اور فرمارہے ہیں، یہ کیاہو گیا۔۔۔ پھرزورسے فرمایا جیسے کسی سے کہدرہے ہوں

اس کوہر حال میں باشعور زندہ رہناہے۔

جب صبح اٹھے تو جسم کا ایک ایک عضو دکھ رہاتھا۔ اب دوسری مشکل بیپیش آئی کہ آپ کو حضرت چوہدری صاحب روحانی طور پر نظر آناشر وع ہو گئے۔ وہ بہت جلال میں سرخ سرخ آنکھوں سے آپ کو دیکھ کر فرماتے ہیں، ہو نہہ۔۔۔ جیسے ہی ہو نہہ فرماتے آپ کے سارے بدن میں لرزہ آجاتا۔ اس جلال نے آپ کو ادھ مواکر دیا۔ آپ کی ٹائکیں کا نینے لگیں اور پھر سن ہو گئیں، آپ کے اندر چلنے پھرنے کی سکت ختم ہوگئی۔





شام تک قدرے قرار آیا توسائیکل رکشہ پر بیٹھ کر حضور قلندر بابااولیاء کی خدمت میں حاضر ہوئے اور رات کا ماجرابیان کیا۔ حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا، تم نے میرے کہنے کے خلاف عمل کرکے سب کوپریشان کر دیا۔ اللہ نے فضل فرمایا، نہیں تو کام تمام ہو گیا تھا۔ آپ نے عرض کیا، حضور! معاف فرمادیں۔ اب تو چوہدری صاحب کے جلال کا نشانہ بناہوا ہوں ، اس سے کیسے نجات حاصل کروں۔ فرمایا، جاکر معافی مانگ لو۔ جیکب لائن کی ایک مسجد بیں آپ نے عشاء کی نماز کے بعد چوہدری صاحب کو سلام کیا۔ انہوں نے بہت جلال سے جواب دیا۔ و علیکم السلام اور مسجد سے باہر جانے کے لئے قدم بڑھائے۔ آپ نے عرض کیا، اس غلام کو پچھ عرض کرنا، میں تم سے بات نہیں کرتا، کل آنا۔

آپ نے عرض کیا، جناب! ابھی عرض کرناہے اور میں آپ کو اپنی بات سنائے بغیر یہاں سے نہیں جاؤں گااور نہ آپ کو جانے دوں
گا۔ چود ہری صاحب آپ کی اس گتا خی کو نظر انداز کر کے مسجد کے صحن میں بیٹھ گئے۔ آپ نے گزشتہ شب کی پوری رو مَداد سنائی۔
چوہدری صاحب نے فرمایا، تم نے بیہ سب مجھ سے پوچھے بغیر کیا ہے۔ اس لئے میں اس سلسلہ میں پچھ نہیں کر سکتا۔ آپ نے عرض
کیا، حضور سے صرف اتنی استدعا کرتا ہوں کہ آپ نے مجھے صبح سے جو سزادے رکھی ہے اس سے مجھے بری کردیں۔

بڑی منت وخوشامد کے بعد میہ بات طے ہوئی کہ اگرتم نے آئندہ کوئی ایسی بات کی جو پہلے مجھ سے معلوم نہ کرلی ہو تو نتائج کے تم خود ذمہ دار ہوگے۔ آپ نے سجدہ میں کرنے والا عمل بالکل تو ترک نہیں کیاالبتہ صرف تہجد کے وقت جاری رکھا جس سے آپ کادل گداز سے معمور ہوگیا، آئکھیں آنسوؤں سے لبریز ہو گئیں اور دماغ یکسوئی کی طرف مائل ہوتا چلاگیا۔

# وراثت علم لدنى

ایک روز تہجد کی نماز کے بعد درود خضری پڑھتے ہوئے آپ نے اپنے آپ کو سرور کا ئنات حضور علیہ الصلوٰ قالسلام کے دربار اقد س میں حاضر پایا۔مشاہدہ کیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تخت پر تشریف فرماہیں۔ آپ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے تخت کے سامنے دوز انوبیٹھ کر درخواست کی

یار سول اللہ! صلی اللہ علیہ وسلم! اے اللہ کے حبیب طبیع آیا ہم، اے باعث تخلیق کا ننات طبیع آیا ہم، محبوب پرور دگار طبیع آیا ہم، رحمت للعالمین طبیع آیا ہم، محبوب پرور دگار طبیع آیا ہم، اللہ تعالیٰ کے ہم اللعالمین طبیع آیا ہم، جن وانس اور فرشتوں کے آقاط آئی آیا ہم، حاصل کون و مکال طبیع آیا ہم، مقام محمود کے مکین طبیع آیا ہم، اللہ تعالیٰ کے ہم نشین طبیع آیا ہم، خیر البشر طبیع آیا ہم، میرے آقاط آئی آیا ہم محصول کو معالم لدنی عطافر مادیجئے۔





میرے مال باپ آپ ملنی ایک میرے مال باپ آپ ملنی ایک میرے اولیں قرنی کا واسطہ ، حضرت ابو زر غفاری کا واسطہ ، آپ ملنی ایکی کو آپ کو حضرت اولیں قرنی کا واسطہ ۔ آپ ملنی ایکی کو حضرت فاطمہ ، علی اور کے دفیق حضرت ابو بکر کا واسطہ ، آپ کو حضرت فاطمہ ، علی اور حسین کا واسطہ ، اپنے اس غلام پر نظر کرم فرماد یجئے!

میرے آتا! آپ طن آلیا ہم کو قرآن کریم کا واسطہ اور آپ طن آلیا ہم کو اسم اعظم کا واسطہ ، آپ طن آلیا ہم کو تمام پیغمبروں کا واسطہ ، آپ کے جدامجد حضرت ابراہیم کا واسطہ اور ان کے ایثار کا واسطہ۔

میرے آقا! میں آپ ملٹی آیٹی کے در کا بھکاری ہوں۔ آپ ملٹی آیٹی کے سواکون ہے جس کے سامنے دست سوال دراز کروں۔ میں اس وقت تک درسے نہیں جاؤں گا، جب تک آپ ملٹی آیٹی میر ادامن مراد نہیں بھر دیں گے۔ آقا! میں غلام ہوں، غلام زادہ ہوں۔ میرے جدا مجد حضرت الوالوب انصاری پر آپ کی خصوصی رحمت و شفقت کا واسطہ، مجھے نواز دیجئے۔

دریائے رحمت جوش میں آگیا۔۔۔ فرمایا، کوئی ہے۔ دیکھا کہ حضور قلندر بابااولیاء در بار میں آگر مؤدب ایستادہ ہیں۔اس طرح جیسے نماز میں نیت باندھے کھڑے ہوں۔ نہایت ادب واحترام کے ساتھ فرمایا، یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میں آپ ملٹ آئیلیٹم کا غلام حاضر ہوں۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا،تم اس کو کس رشتہ سے وراثت دینا چاہتے ہو۔ حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا،اس کی والدہ میری بہن ہیں۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے تبسم فرمایااور ارشاد کیا،خواجہ ابوب انصاری کے بیٹے،ہم مجھے قبول فرماتے ہیں۔اس وقت عظیمی صاحب نے دیکھا کہ آپ حضور قلندر بابااولیاء کے پہلومیں کھڑے ہیں۔

تربيت

حضرت خواجہ شمس الدین عظیمی فرماتے ہیں کہ حضور قلندر بابلاولیاءنے مجھ سے بیعت کے حوالے سے بیر شرائط منظور کرائیں

ا۔آپ کسی کے اندر نہیں جھا تکیں گے

۲۔اسلحہ نہیں رکھیں گے

س۔ جاگیر دار نہیں بنیں گے

ہم۔سود نہیں لیں گے

۵۔ کسی کو نقصان نہیں پہنچائیں گے





اس کے بعد فرمایا، آپ کو پوری تعلیم حاصل کرناہے ، قانون یاد کرناہے اور فرشتوں کی زبان سیکھناہے ، جیموٹی جیموٹی باتیں بھی یاد ر کھنی ہیں اور ہربات میں خواہ اس کی آپ کے نزدیک کچھ بھی اہمیت نہ ہو تفکر کرناہے۔

#### تربيت كاآغاز

ان شر ائط کو قبول کرنے کے بعد میری تربیت کا آغاز ہوا۔ تربیت کا محوریہ تھا کہ انسان جو بھی کرے، جو بھی کہے اللہ کے لئے ہو۔ جو عمل کرے اس میں اللہ کی مرضی شامل ہو، اس میں اپنی ذات کا عمل دخل نہ ہو۔ صدیوں پرانے شعور نے اس بات کو برداشت نہیں کیا۔ صدیوں پرانی روایات نے بغاوت کردی۔ شعور اور پیرومر شد میں ذہنی جنگ شروع ہوگئ۔ شعور کی مزاحمت بہت بڑھ گئی تواس سے اتنی زیادہ تکلیف ہوئی کہ احساس تکلیف نہ رہا۔

پیروم شدنے ایک دن اپنے سامنے بڑھا کر فرمایا، زندگی گزارنے کے دو طریقے ہیں اور وہ دو طریقے یہ ہیں کہ انسان کے اندر اتنی صلاحیت ہو کہ دو در سروں کو اپناہم ذہن بنا سکے۔انسان کے اندر اتنی صلاحیت ہو کہ دو در دسروں کو اپناہم ذہن بنا سکے۔انسان کے اندر اتنی صلاحیت ہو کہ وہ دو در سروں کو اپناہم ذہن بنا سکے۔انسان کے اندر یہ صلاحیت ہو کہ صدیوں پر انی روایات کو سینے سے لگاتے ہوئے ان روایات کا تحفظ کر سکے۔ان روایات کے جاری و ساری رکھنے کے لئے ساری دنیا سے مقابلہ کر سکے۔اس طریقے کو دنیاوالے خود مخار زندگی کہتے ہیں یعنی جو آپ چاہتے ہیں وہ دو سروں سے منوالیں۔دوسراطریقہ بیرے کہ آپ اپنی نفی کر دیں یعنی خود مخار زندگی کو داغ مفارقت دے دیں۔

#### اللّٰد کے سیر د

یادر کھئے! انسان کی ساخت اور تخلیق کا قانون ہے ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کو جس فطرت پر پیدا کیا ہے وہ فطرت خود مختار نہیں ہے ۔

۔ انسان کی ساخت ہی اس بنیاد پر کی گئی ہے کہ یہ پابند ہو کر زندگی گزارے للذا ضروری ہے کہ خود مختار زندگی سے آپ کنارہ کش ہو جائیں اور اپنے آپ کو اللہ کے سپر دکر دیں۔ آپ کے اندریہ صلاحیت نہیں ہے کہ آپ کسی کو اپنا بنالیں۔ آپ کے اندریہ صلاحیت بہیں ہو جائیں اور اپنے آپ کو اللہ کے سپر دکر دیں۔ آپ کے بن جائیں۔ بات اتنی گہری تھی اور ہے کہ میری سمجھ میں پچھ نہیں آیا۔ بہت غور و فکر کرنے کے بعد میں نے لہ تعالی سے دعاکی ، اللہ تعالی! مجھ خود مختار زندگی سے نجات عطافر مادے اور پابند زندگی عطا کردے۔ میرے ذہن میں آیا کہ جب استاد نے ہی سب پچھ بنانا ہے تو چھوٹے بچے کی طرح خود کو استاد کے سپر دکر دینا چاہئے اور تہیہ کر لیا کہ مجھ اب خود مختار زندگی نہیں گزار نی۔ جو پچھ کہا جائے گائی پر عمل کروں گا۔ بات سمجھ میں آئے یانہ آئے، نقمیل ہوگی۔





### شعوري مزاحمت

جب میں نے در وبست اپنے آپ کو شیخ کے سپر دکر دیا تو تربیت کا سلسلہ شروع ہوا۔ اس دوران میر ہے سامنے الی الی باتیں آئیں کہ جن باتوں کو شعور نے قبول کرنے سے انکار کر دیا۔ ناصر ف یہ کہ انکار کر دیا بلکہ شعور کے اوپر الی ضرب پڑی کہ انسان اس تکلیف کا دراک تو کر سکتا ہے لیکن الفاظ میں بیان نہیں کر سکتا۔ کئی مر تبہ یہ بھی ہوا کہ شخ نے ایک بات آسان کی فرمائی اور شعور نے اسے زمینی حواس میں سمجھنا چاہا اور شعور کی مزاحمت کے نتیجہ میں میرے کند ھوں پر بے پناہ وزن پڑجاتا تھا اور بسااو قات اس وزن کا احساس شوں کے حساب سے ہوتا تھا، جیسے کئی من وزنی سلیں کند ھوں پر رکھی ہوں۔ اس بوجھ سے میں کھڑے کھڑے بیٹھ جاتا اور باوجود ہمت اور کوشش کے کھڑ انہیں رہ سکتا تھا۔ میں اس بیز ارک، اذبیت اور تکلیف کا تذکرہ کسی سے اس لئے نہیں کرتا تھا کہ جاتا اور باوجود ہمت اور کوشش کے کھڑ انہیں رہ سکتا تھا۔ میں اس بیز ارک، اذبیت اور تکلیف کا تذکرہ کسی سے اس لئے نہیں کرتا تھا کہ کوئی ہمراز ہی نہیں تھا اور شیخ سے اس کا تذکرہ اس وجہ سے ممکن نہیں تھا کہ ان کی منشاء سے توسب بچھ ہور ہا تھا۔

اذیت، تکلیف اور آلام کابیہ سلسلہ آہتہ آہتہ بڑھتار ہااور شعور تکلیف کے احساس کاخو گرہو تاگیا۔ کبھی کھانے کی تکلیف، کبھی پینے کی پریشانی، کبھی نیزنہ آنے کامسکلہ، کبھی منفی خیالات کا دباؤ، کبھی شیطانی وسوسوں کا زور، کبھی رحمٰن کا غلبہ، کبھی شیطان کا غلبہ ۔ انہی کیفیات سے مغلوب ہو کر میں نے ایک دفعہ حضور قلندر بابااولیاء سے عرض کیا، حضور! آپ کے ہوتے ہوئے بھی میرے لئے اتنی مشکلات ہیں اور معاشی حالات بھی کسی طور ٹھیک نہیں ہورہے۔ حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا، حضرت اویس قرنی نے اسی طرح کا تربیتی پروگرام بنایاہے۔

۱۹سال تک بیہ سلسلہ قائم رہا۔ ۱۹سال شعور ولاشعور کی مجاذ آرائی کے بعد اللہ تعالیٰ کے فضل وکرم اور سیدنا حضور علیہ الصلواۃ والسلام کی خصوصی توجہ اور نسبت سے شعور می مزاحمت سے نجات ملی۔ ذہن کی بیاف آدبنی کہ جو کچھ کہاجاتا تھابس وہی سب کچھ تھا اور جو نہیں کہاجاتا تھاوہ کچھ بھی نہیں تھا۔ طبیعت میں بیہ بات راسخ ہوگئ کہ یہال کچھ نہیں ہے۔ جو بھی ہے وہاللہ کی طرف سے ہے

چالیس سال کی عمر

تربیت کا آغاز ہواتو میری عمر کم و بیش ۲۷ برس تھی۔ روحانی ور نہ منتقل کرنے کے لئے ترجیجی بنیادوں پرمیرے لئے ایسا تربیتی پروگرام مرتب کیا گیا جس کے تحت ذہن جلدان جلداس سطح پر آجائے جہاں چالیس سال کی عمر میں ہوتا ہے۔ روحانی اعتبار سے سکت بڑھانے کے ساتھ ساتھ جسمانی مضبوطی کو بھی مد نظر رکھا گیا۔ خون میں روشنیوں کو قبول کرنے کی خاصیت خاصی کم تھی۔ اس کے لئے ضروری تھا کہ کھانے میں کوئی ایسی چیز استعال کروں جو خون کو اس قابل بنائے کہ وہ روشنیوں کو قبول کرنے میں معاون ثابت ہو۔ حضور قلندر بابااولیاء نے اس مقصد کے لئے خصوصی غذائیں تجویز فرمائیں۔





## طرز فكرير ضرب

جب میں حضور قلندر بابااولیاء کے زیر تربیت آیا تومیر اذہن کار وباری تھا۔ جب بھی کسی آدمی سے ملتا، اس کی ذات سے کوئی نہ کوئی تہ کوئی نہ کوئی توقع قائم کرلیتا تھا۔ حضور قلندر بابااولیاء نے سب سے پہلے اس طرز فکر پر ضرب لگائی۔ جس آدمی سے بھی جو توقع وابستہ کی وہ پوری نہیں ہوئی۔ یہ عمل اتنی بار دہرایا گیا کہ دوستوں کی طرف سے مایوسی طاری ہوگئی۔

ذہن میں بالآخریہ بات آئی کہ کوئی دوست اسی وقت کام آسکتا ہے جب اللہ چاہے۔ ایک دفعہ عید کا چاند دیکھنے کے بعد بچوں کی عید ی بالآخریہ بالآخریہ بالآخریہ بالآخریہ بالڈ چاہے۔ ایک دوست نے کہا، روپے تومیر بالا عیدی کے سلسلہ میں فکر لاحق ہوئی اور میں اپنے دوست کے پاس کچھر قم ادھار لینے کے لئے گیا۔ دوست نے کہا، روپے تومیر باس موجود ہیں لیکن کسی کی امانت ہیں۔ طبیعت نے اس بات کو گوارہ نہ کیا کہ دوست سے امانت میں خیانت کرائی جائے۔ چلتے چلتے بازار پہنچ گیا۔

وہاں ایک دوست ملے جو بہت اچھی طرح پیش آئے اور انہوں نے پیشش کی کہ آپ کو عید کے سلسلے میں کچھ روپے پیسے کی ضرورت ہوتو مجھ سے لے لیں۔ میرے پاس کافی رقم ہے۔ نامعلوم طریقے پر میں نے ان کی اس پیش کش کو قبول نہیں کیا۔ انہوں نے کہا میں نے کسی زمانے بیل آپ سے کچھ روپے ادھار لئے تھے، میں وہ رقم ادا کر ناچا ہتا ہوں۔ انہوں نے میر کی جیب میں ساٹھ روپے ڈال دے ئے۔ میں گھر آیا اور ان روپوں سے عید کی تمام ضروریات پوری ہو گئیں۔

## غيبي مدد

ایک روز میں عصر اور مغرب کے در میان حضور قلندر بابااولیاء کی تصنیف ''لوح و قلم '' کے صفحات لکھ رہا تھا کہ لاہور سے پچھ مہمان آگئے۔اس وقت گھر میں کھانے پینے کاانتظام نہیں تھابلکہ لباس بھی مخضر ہو کرایک لنگی اور ایک بنیان تک محدود ہو چکا تھا۔
میرے ذہن میں یہ بات آئی کہ پڑوس میں سے پانچ روپے ادھار مانگ کران سے کھانے کا نتظام کیا جائے۔ پھر خیال آیا کہ اگر پانچ روپے دینے سے انکار کردیا تو بڑی شر مندگی ہوگی۔ پھر خیال آیا کہ جھو نپرٹری والے ہوٹل سے کھانادھار لے لیا جائے۔ طبیعت نے اس مات کو بھی بیند نہیں کیا۔

میں یہ سوچ کر خاموش ہو گیا کہ اللہ چاہے گا تو کھانے کا انظام بھی ہوجائے گا اور کمرے سے باہر آنے کے لئے جیسے ہی میں نے در وازے سے قدم باہر نکالا، حجت میں سے پانچ روپے کا ایک نوٹ گرا۔ نوٹ اس قدر نیا اور صاف شفاف تھا کہ اس کے زمین پر گرنے کی آواز آئی۔ میں نے جب فرش پر ایک نیا نوٹ پڑا ہواد یکھا تو یکا یک ذہن میں آواز گو نجی، یہ اللہ کی طرف سے ہے۔ میں نے وہ نوٹ اٹھالیا اور اس سے کھانے بینے کا انتظام ہو گیا۔





## سونے کی اینٹیں

اس کے بعد دوسراتر بیتی پروگرام شروع ہوا جس میں اڑتالیس گھنٹے تک یہ کیفیت قائم رہی کہ مجھے ایک بہت بڑے کمرے میں بند کردیا گیا۔ کمرے میں بہت ساری الماریاں تھیں، جن میں سونے کی اینٹیں رکھی ہوئی تھیں۔ ذہن روٹی کھانے کی طرف مائل ہوتاتو کانوں میں ماورائی آواز گو نجتی، سونا کھاؤ۔ پانی پینے کی خواہش پیدا ہوئی تو آواز آئی، سونے سے پیاس بجھاؤ۔ جب اس کیفیت سے باہر آیا تو دس رویے کے نوٹ سے بھی گندگی کا احساس ہوتا تھا۔

#### . ذ کرالهی

قرآن پاک کے ارشادات اور دین کی تعلیمات میں ذکر کو بہت بڑا مقام حاصل ہے۔ قرآن وحدیث میں تواتر کے ساتھ ذکر کرنے ک تلقین موجود ہے۔ صلوۃ کو بھی ذکر کہا گیا ہے۔ صلوۃ کا مقصدیہ بتایا گیا ہے کہ اسے ذکر الٰمی کے لئے قائم کیا جائے۔ ذکر کے لغوی معنی یاد کرنے کے ہیں۔ تذکرہ کرنے کو بھی ذکر کہتے ہیں۔اس لئے کہ تذکرہ کرناکسی کو یاد کرنے کا اظہار ہے۔

آدمی جب کسی کا نام لیتا ہے ،اس کی صفت بیان کرتا ہے توبیہ عمل اس کا ذہنی تعلق مذکور کے ساتھ قائم کرتا ہے۔ یاد کر نااور زبان سے تذکرہ کر ناایک دوسرے سے متعلق ہیں۔عام زندگی میں اس کی مثالیں مل سکتی ہیں۔ا گرایک شخص کسی سے قلبی لگاؤر کھتا ہے تواس کا ظہارا س طرح ہوتا ہے کہ وہ نہ صرف زبان سے تذکرہ کرتا ہے بلکہ دل پر بھی اسی کا خیال غالب رہتا ہے۔

دین کی تعلیمات کا مداراللہ کی ذات ہے اور دین کا مدعایہ ہے کہ آدمی کا قلبی رشتہ اللہ کی ذات اقد س سے قائم ہو جائے اور یہ رشتہ اتنا معظیم ہو جائے کہ قلب اللہ کی جائے کہ بیان کے سے معظیم ہو جائے کہ قلب اللہ کی جل کا دیدار کر لے۔ چنانچہ اس بات کے لئے تمام اعمال وافعال چاہے وہ جسمانی ہوں یا فکری، اللہ کی ذات سے منسلک کیا گیا ہے تاکہ شعوری اور غیر شعوری طور پر اللہ کا خیال ذہن کا احاطہ کر لے۔ اس کیفیت کو حاصل کرنے میں ذکر کو بڑی اہمیت دی گئی ہے۔ ذکر کا مقصد یہی ہے کہ بار بار اللہ کے نام کو دہر انے سے ذہن پر اللہ کا نام نقش ہو جائے۔

ذکر کا پہلا مرتبہ ہیہ کہ اللہ کے کسی اسم یاصفت کو زبان سے بار بار دہر ایا جائے۔ جب تک کوئی شخص اس عمل میں مشغول رہتا ہے۔ اس کا ذہن بھی کم و بیش اسی خیال پر قائم رہتا ہے۔ اگرچہ و قتی طور پر ذہن ذکر سے ہٹ بھی جاتا ہے لیکن ذکر کی میکا تکی حرکت غیر شعوری ارادے کو ذکر سے ہٹنے نہیں دیتی ہے۔ اس مرتبہ کو اہل روحانیت نے ذکر لسانی کہا ہے۔ یعنی اللہ کے کسی اسم کو زبان سے دہر اتے ہوئے خیال کو ذکر پر قائم رکھنا۔ کسی اسم کو مسلسل دہر انے سے ایک ہی خیال ذہن پر نقش ہوجاتا ہے۔ شعوری ارتکاز بڑھے لگتا ہے اور ذہن کو ایک خیال پر قائم رہنے کی مشق ہوجاتی ہے۔ جب ایسا ہوتا ہے تو ذاکر زبان سے الفاظ اداکر نے میں بار محسوس کرتا ہے اور عالم خیال میں الفاظ اداکر نے اسے سر ور حاصل ہوتا ہے۔





اس کیفیت میں ذاکر، ذکر لسانی سے ہٹ کر ذکر حفی کرنے لگتا ہے۔اس در ہے کو ذکر قلبی کہا جاتا ہے پھرایک موقع ایسا آتا ہے کہ ذاکر حفی طور پراسم کو دہر انے میں بھی ثقل محسوس کرتا ہے بلکہ اسم کا خیال اس پر غالب آ جاتا ہے اور عالم تصور میں پوری وجدانی کیفیت کے ساتھ اسم کے خیال میں ڈوب جاتا ہے۔اس کیفیت کو ذکر روحی کہتے ہیں۔

ذکررو جی کادوسرانام مراقبہ ہے۔ مزیدوضاحت کے لئے ایک بار پھراجمالاَذکر کوبیان کیاجاتا ہے،اگرایک شخص اسم قدیر کاذکر کرتا ہے تو پہلے مرحلے میں زبان سے اسم قدیر کوپڑھتا ہے۔ دوسرے درجے میں اسم قدیر کو عالم خیال میں خفی طور پر اداکر تاہے لیکن زبان سے لفظ ادا نہیں کرتا۔ تیسرے مرتبے میں اسے ذہنی طور پر بھی اسم کو دہرانے کی حاجت محسوس نہیں ہوتی بلکہ اسم قدیر بصورت خیال و تصوراس کے ذہن پر محیط ہوجاتا ہے۔ ذکر کا بیر مرتبہ یاطریقہ جس میں کوئی شخص اسم کے معانی کا تصور قائم رکھتا ہے مراقبہ کہلاتا ہے۔ ذکر کے تمام طریقوں کا مقصد ذاکر کے اندراتی صلاحیت پیداکر ناہے کہ اس کی توجہ کسی اسم کے اندر جذب ہوجائے۔

پہلے پہل ذاکر مراقبہ میں خیال کو قائم کرتا ہے لیکن مسلسل توجہ سے یہ خیال اس کے تمام ذہنی وجسمانی افعال کے ساتھ اس کے شعور پر غالب آ جاتا ہے۔ وہ اللہ کے ساتھ مسلسل ربط حاصل کر لیتا ہے اور کوئی وقت ایسانہیں گزر تاجب مراقبہ کی کیفیت اس پر طاری نہ ہو۔ جب مراقبہ کی لیے کیفیت شعور کا حصہ بن جاتی ہے توذاکر کی روح عالم ملکوت کی طرف صعود کرتی ہے اور وہ کشف و الہام سے سر فراز ہوتا ہے۔ حضور قلندر بابااولیاء نے مجھے ہمہ وقت خصوصاً مراقبہ سے قبل ''یاجی یاقیوم"کے ورد کی تاکید فرمائی۔

#### تصرف كاوقت

حضور قلندر بابااولیاء نے مجھے نصیحت فرمائی، خواجہ صاحب! مراقبہ میں ناغہ نہ کیا کریں، ہمارے پاس وقت نہیں ہوتا۔ ایک منٹ کے تصرف کے لئے بعض او قات چھے چھے مہینے انظار کرناپڑتا ہے لیکن جب ہمیں یہ ایک منٹ ملتا ہے اور ہم سالک کی طرف متوجہ ہوتے ہیں توسالک سور ہاہوتا ہے یا کھیل کو دمیں مشغول ہوتا ہے۔ چھے مہینے کے بعد اسے جو دولت نصیب ہونے والی تھی اس نے وقت کی پابندی سے اسباق اور مراقبہ نہ کرکے اس نعت کو ضائع کر دیا۔ اب نہ جانے کب تصرف کا وقت آئے۔

# تغميل حكم

مجھے اس بات کا بہت شوق تھا کہ جو کام حضور قلندر بابااولیاء کرتے ہیں، میں بھی کروں۔حضور قلندر بابااولیاء جیسالباس پہنتے ہیں، میں بھی پہنوں۔حضور قلندر بابااولیاء نے اس انداز میں ٹوپی پہنی ہے تو میں بھی اسی طرح پہنوں۔اس شوق کو دیکھتے ہوئے ایک روز حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا، گروجو کے ،وہ کرو، گروجو کرتاہے ،اس کی نقل نہ کرو، گروجو کے ، گرو کے ذہن سے سمجھو،اپنا





ذہن استعال نہ کرو۔ کبھی بھی شیخ کی نقل نہ کرنا۔ تمہیں نہیں پتاوہ کہاں ہے۔ تم یہاں دیکھ رہے ہواور وہ کہاں سے یہاں کیا کررہا ہے۔اس کے بارے میں تمہیں کچھ علم نہیں ہے، تمہارا کام ہے تعمیل حکم، جووہ کہہ دے وہ کرو۔

روحانیت میں تعمیل حکم بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔ تعمیل حکم کے ذریعے مراد اپنے شاگرد کو بندگی کے آداب سکھاتا ہے کیونکہ روحانیت کے علوم بندگی کے دائرے میں ہی سکھے جاسکتے ہیں۔

بندگی کے راستے سے ہٹ کر بندے کو نہ ہی اللہ ماتا ہے ، نہ اپنی ذات کا سراغ۔ مرید کے لئے ذہن کی مرکزیت کو زیادہ سے زیادہ مضبوط بنانے کے لئے مرشد کے تعمیل کر تاجاتا ہے اس کے اوپر مضبوط بنانے کے لئے مرشد کے تعمیل کر تاجاتا ہے اس کے اوپر مرشد کا ارادہ غالب آجاتا ہے۔ یہاں تک کہ اس کے ذہن کی مرکزیت مرشد کے ارادے کی حرکت بن جاتی ہے۔ پھر ایک وقت مرشد کا ارادہ غالب آجاتا ہے۔ یہاں تک کہ اس کے ذہن کی مرکزیت مرشد کے درادے کی حرکت بن جاتی ہے۔ پھر ایک وقت یہ ہوگا کہ مرشد کے ذہن میں کوئی خیال آیا اور مربد کے ذہن میں آگیا اور مربد کے ذہن میں کوئی خیال آیا ور مربد کے ذہن میں آگیا اور مربد کے ذہن میں آگیا اور مربد کے دہن میں آگیا ور مربد کے دہن میں اس کوعملی جامہ یہنا دیا۔

#### اندر کی آواز

حضور قلندر بابااولیاء سے ایک دفعہ کسی صاحب نے کہا کہ خواجہ صاحب نے فلال بات کہی ہے۔ حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا، خواجہ صاحب بے بات نہیں کہہ سکتے۔ اس کی وجہ دریافت کرنے پر حضور قلندر بابااولیاء نے ارشاد فرمایا۔ میں نے اپنے اندر دیکھااور سوال کیا کہ میں ایسی بات کہہ سکتا ہوں۔ تومیر سے اندر سے آ واز آئی، نہیں میں ایسی بات نہیں کہہ سکتا۔ اب جب میں ایسی بات نہیں کہہ سکتا توخواجہ صاحب کسے کہہ سکتے ہیں۔

## سانس کی مشق

ماورائی علوم سکھنے کے لئے مضبوط اور طاقت ور دماغ کی ضرورت ہوتی ہے۔اعصاب میں کچک پیدا کرنے، دماغ کو متحرک رکھنے اور قوت کار کردگی بڑھانے کے لئے سانس کی مشقیں بے حد مفید اور کار آمد ہیں۔ حضور قلندر بابااولیاء کے زیر نگرانی جب میری سانس کی مشقوں کی شروعات ہوئی تو پچھ عرصہ میں مراقبہ کے بعد مجھ پریہ کیفیت طاری رہنا شروع ہوگئ کہ سر بھاری اور دماغ کھویا کھویاں بتا۔

کھانا پینا تقریباً ختم ہو گیااور نقاہت کی وجہ سے مسلسل تین روز تک بستر پر لیٹار ہالیکن میں نے سانس کی مثق میں ناغہ نہیں کیا۔ تین روز بعد میں نے غنودگی میں دیکھا کہ میر اس نیچ میں سے کھل گیا ہے اور اس کے اندر سے رقیق مادہ نکل رہا ہے۔ سر کے اندر روشنیاں بھی نظر آئیں۔ تین ہفتے بعد خواب کانہ ختم ہونے والا سلسلہ شروع ہو گیا۔ اگلے تین ماہ سخت کرب کی حالت میں بسر ہوئے، اس





دوران طبیعت کئی مرتبہ خود کشی کی طرف مائل ہوئی۔ نیند میں اتناخلل واقع ہو گیا کہ ہر وقت آئکھیں بندر ہتیں۔ سوناچاہتالیکن نیند نہیں آتی تھی۔ کبھی جمھی جماس قدر ہلکا ہو جاتا گویا جسم کا وجود ہی نہیں ہے۔ غصہ میں اضافہ ہو گیا اور ہر شخص کی طرف سے بد گمانی ہوگئی۔ مجھے محسوس ہوا کہ ظاہر کی جسم محض خول اور غلاف کی حیثیت رکھتا ہے۔ حقیقی وجود سے گوشت پوست کے جسم کا فاصلہ نوانج ہے۔

## ر گول میں سنسنی

جھے سگریٹ نوشی کی عادت تھی۔ جب جسم میں لطافت قائم ہونا شروع ہوئی تو سگریٹ کاکش لینے پر میری رگوں میں سنسنی دوڑ جاتی۔ ایک روز میرے بڑے صاحبزادے، حضور قلندر بابااولیانے ان سے فرمایا، خواجہ صاحب سے کہنا کہ سگریٹ چھوڑ دیں۔ جب و قاریوسف گھر آئے تو دیکھا کہ میں سگریٹ پی رہا ہوں۔ اسی دوران و قاریوسف نے جھے حضور قلندر بابااولیاء کا پیغام سایا۔ میں نے یہ سنتے ہی تعمیل تھم میں سگریٹ نوشی ترک کردی۔

## بہاڑ کی تلہ ٹی

ایک جو گی صاحب صبح پانچ بیج تشریف لائے۔ فرمایا، آج میں تمہیں اپنے ساتھ اپنی رہائش گاہ پر لے جاؤں گا۔ میں کمرے سے نکل کر بر آمدے میں ان کے پاس آیا۔

جوگی صاحب نے فرمایا، آئکھیں بند کر کے میر ہے کرتے کادامن پکڑلواور ساتھ ساتھ چلے آؤ۔ چند کھے بعد جوگی صاحب نے فرمایا، آئکھیں کھول دو۔ میں نے آئکھیں کھولیں تواپنے آپ کو پہاڑکی تلہٹی (وادی) میں کھڑا پایا۔ شدید سر دی کے احساس سے دانت بحنے لگے۔ جوگی صاحب نے سرپر ہاتھ پھیرا تو مجھے سکون محسوس ہوا۔ فرمایا، یہ آسام کی سب سے اونچی پہاڑی ہے، بہی میری جائے قیام ہے۔ میں نے دیکھا کہ ایک گنبد نما جھو نیرٹ بی بی ہوئی ہے۔ جس کی حصت، در خت کے بتوں اور سے کی ہے۔ جھو نیرٹ بی کے دوران سامنے مکئی کا کھیت ہے۔ جوگی صاحب نے دو بھٹے توڑے، آگ جلا کر سینکے۔ فرمایا، کھاؤ! یہ فقیر کا تحفہ ہے۔ بھٹے کھانے کے دوران جوگی صاحب جمو نیرٹ بی کے اندر سے بانسری اٹھالائے اور فرمایا، تم بھٹے کھاؤ میں تماشہ دکھاتا ہوں۔

جو گی صاحب نے بانسری بجاناشر وع کردی۔ بانسری کی آواز آہت ہوتی چلی گئی۔ بانسری کی آواز میں ایسی کشش تھی کہ دیکھتے ہی دیکھتے ہیں گرائیا اور عجیب عالم مدہوشی میں اس منظر کودیکھنے لگا۔ نہیں کہا جاسکتا بانسری کب تک بجائی گئی، لیکن جو نہی بانسری کا نغمہ بند ہوا یہ سب جانور جس طرح آئے تھے





اسی طرح چلے گئے۔جوگی صاحب نے فرمایا،تم نے دیکھا! مگریادر کھویہ سب بھان متی کا تماشہ ہے۔روحانیت سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے۔

### روشنیوں کے تانے بانے

کا نئات کی تخلیق کے ہر جزومیں معین مقداریں کام کررہی ہیں۔ان مقداروں کااہم کام یہ ہے کہ جب یہ آپس میں ردوبدل ہوتی ہیں یاان کاآپس میں ایک دوسرے کے اندرانجذاب ہوتا ہے تو یہ مختلف رنگ اختیار کر لیتی ہیں۔

یہ رنگ ہی دراصل کسی نوع کے خدوخال بن جاتے ہیں۔ قلندر شعور بتاتا ہے کہ جب ایک آدمی اپنے اندر دور کرنے والے نسمہ (کرنٹ) سے واقف ہو جاتا ہے تو وہ کا ئناتی تخلیقی فار مولوں کے تحت اپنے اندر ہر قسم کی غیر مر کی صلاحیتوں کو اپنے ارادے اور اختیار سے متحرک کر سکتا ہے۔

جب میرے مشاہدے میں بیہ بات آگئ توسانس کی مشق کے دوران ایک روز خیال آیا کہ جب زندگی کا دارومدار سانس کے اوپر ہے
اور زمین پر موجود ہر چیز روشنیوں کے تانے بانے میں بندہے تو پھر کیاضر ورت ہے کہ آدمی آٹا گوندھے، روٹی پکائے اور کھانا کھانے
کا تکلف کرے۔ نسمہ کا تجربہ خواب میں تو ہوتا ہی ہے ، بیداری میں تجربہ کرناچاہئے کہ اگر میں بیداری میں رہتے ہوئے مادی غذا
استعال نہ کروں تو نسمہ کی کھائی ہوئی غذامیری بھوک رفع کردے گی۔

یہ خیال ہر روز سورج طلوع ہونے کے وقت گہرا ہوتا چلا گیا۔ایک روز جب میں سورج طلوع ہونے سے پہلے مشرق کی طرف منہ کرکے سانس کی مشق کررہاتھا تو دماغ میں ایک دریچہ کھلااور اس دریچہ میں یہ خیال وار دہوا کہ فضامیں سے وہ روشنیاں اور وہ عناصر جن سے چنے تخلیق ہوتے ہیں میرے اندر داخل ہورہے ہیں۔

نسمہ کی آنکھ سے دیکھا کہ سامنے بہت عمدہ قسم کے چنے رکھے ہوئے ہیں اور نسمہ ان چنوں کو کھار ہاہے۔ دوسرے دن سیب کھانے کی خواہش پیدا ہوئی۔ پھر دماغ میں ایک دریچہ کھلا اور فضامیں پھیلی ہوئی وہ روشنیاں جو سیب بناتی ہیں ایک جگہ مجتمع ہو کر سیب بن گئیں اور میں نے سیب کھالیا۔ خور دونوش کا بیہ سلسلہ متواتر ستر ہ دنوں تک قائم رہا۔ ان ستر ہ دنوں میں کھانے پینے کی جس چیز کی طرف ذہن متوجہ ہو جاتا یاجسمانی اعتبار سے میرے اندرانرجی ذخیر ہ کرنے کا تقاضہ پیدا ہو تاتھا،

میں سانس کی مثق کے ذریعے اس انرجی کو اپنے اندر منتقل کرلیتا تھا۔ فضائے بسیط میں پھیلی ہوئی ان روشنیوں کے کھانے پینے کے عمل سے میرے اندر قلندر شعور کی آئکھ اس قدر طاقت ور ہوگئ کہ پتھر اور اینٹ کی دیواریں باریک کاغذ کی طرح نظر آتی تھیں





۔ دور پرے کی آوازیں سنائی دیتی تھیں۔ عجائبات کی ایک دنیار وشن ہو گئی تھی۔ کھانا پینا تقریباً ختم کر دیا جس کا جسم پر بہت زیادہ اثر پڑا۔ جسم کا گوشت ختم ہو گیااور دبلاین بہت زیادہ ہو گیا۔

ایک دن حضور قلندر بابااولیاء نے مجھ سے فرمایا، یہ آپ کیا کررہے ہیں۔ یہ عمل بند کردیں۔ تعیل علم میں میں نے فوراً اس عمل کو ترک کردیالیکن تجربات نے مجھ پریہ ثابت کردیا کہ گوشت پوست کے جسم کے بغیر بھی انسان وہ سب کام کر سکتا ہے جو بظاہر گوشت پوست کے جسم کے ساتھ کرتا ہے۔

#### سترهدن كاروزه

دورانِ تربیت حضور قلندر بابااولیاء نے مجھے ستر ہدنوں کاروزہر کھوایا۔اس دوران چینی کے بغیر چائے یاکافی کے علاوہ اور پچھ لینے کی اجازت نہ تھی۔ان دنوں میں دیواریں پیلے کاغذ کی مانند نظر آتی تھیں۔ حجبت بھی ایسے ہی نظر آتی جیسے کاغذ کی بنی ہوئی ہواور باہر کے عکس ان پر پڑے ہوئے ہوں۔گھر کے درود یوار اور ارد گرد کے ماحول سے ایسے نظر آتا تھا جیسے ابھی ابھی کسی نئی جگہ آگیا ہوں، جہاں چندروزہ قیام ہے۔ ذہن شہر کی زندگی سے فرار چاہتا تھا۔ شہر کی زندگی میں خلوص کے فقد ان کی وجہ سے بے چینی اور بھی بڑھ جاتی۔ جاتی۔ کوئی بندہ سامنے آتا تواس کے خیالات اور اس کی شخصیت واضح طور پر سامنے آجاتی۔

جب روزہ مکمل ہو گیا تو آنتیں خشک ہو چکی تھیں۔ پہلے روغن بادام، گرم دودھ میں ڈال کر دیا گیا۔ پھر دودھ کے ساتھ نرم غذائیں دی جانے لگیں اور اس طرح رفتہ رفتہ ٹھوس غذا شروع ہو گئی۔

# لوح و قلم

1932ء میں جب حضور قلندر بابااولیاء 1-1/7-1 ناظم آباد میں مقیم سے اس دوران عموماً ہر روز شام کے بعد عقیدت منداور احباب حاضر خدمت ہو کر حضور قلندر بابااولیاء کے ارشادات اور تعلیمات سے مستفیض ہوتے سے جس میں عالم روحانیت کے اسرار ورموز بھی بیش کیاجاتا۔ انہی نشستوں میں حضور قلندر بابااولیاء موجودہ دور کے لوگوں کی، خاص طور پر مسلمانوں کی زبوں حالی، مرکز گریزی اور فکری انتشار پرینے احساسات کا ظہار فرماتے۔

آپ فرمایا کرتے تھے کہ چودہ سوسال گزرے جانے کے بعد بھی روحانی شعبہ حیات میں ماورائی علوم کے سیجھنے اوراس پر دسترس حاصل کرنے کی غرض سے سلسلہ وار اسباق و ہدایات ایک جامع شکل میں پیش نہ کئے جاسکے۔اس کا نتیجہ ہے کہ روحانیت کے متلاشی افراد کے لئے کوئی ایس کتاب موجود نہیں ہے جس میں تخلیق و تکوین ،کائنات کے اسرار ورموز اور مقامات کی عام فہم زبان میں نشاند ہی کی گئی ہواور جس کے توسط سے اہل عقیدت صحیح روحانی اور ماورائی علوم سے آگاہی حاصل کریں۔ان ہی احساسات و





جذبات کے تحت حضور قلندر بابااولیاء نے اہل بصیرت اور حقیقت کے متلاثی افراد کی ہدایت اور رہنمائی کے لئے ایک جامع اور قابل عمل علوم کو کتابی شکل میں پیش کرنے کا فیصلہ کیا۔

مجوزہ کتاب کو ضبط تحریر میں لانے کے لئے طے پایا کہ روزانہ شب کے آخر میں ڈیڑھ دو گھنٹے کے ارشادات بطور املا تحریر کرائیں گے۔جب پرو گرام طے پاگیا تو ٹھیک ساڑھے تین بجے شب حضور قلندر بابااولیاءاور میں، دیگر محو خواب افراد خانہ سے علیحدہ ہو کر ایک کمرہ میں بیٹھ جاتے۔ دوران املانولیی حضور قلندر بابااولیاء جو نکتہ بھی بیان فرماتے اس کی تشر سے ووضاحت مثالوں اور نقتوں کے ذریعے کرتے جاتے تھے۔

کبھی کبھی مصروفیت یادن بھر کے کام کاج کے سبب نیند کا غلبہ ہو جاتا اور میری وقت مقررہ پر آ نکھ نہ تھلتی یا بعض او قات دوران تحریر نیند آجاتی تو حضور قلندر بابا اولیاء آ ہنگی کے ساتھ ہو شیار کر دیتے تھے لیکن کسی حالت میں بھی اس پروگرام میں کسی قشم کا تغیر و تبدل نہ ہوا اور نہ تاخیر کوروار کھا گیا۔ کم و بیش دوسال پر پھیلی ہوئی اس نشست میں موسم کی گرمی و سر دی بھی آڑے نہ آئی۔اس طرح کا کنات کی تخلیق و تکوین کے اسرار ورموز پر مشتمل سے معرکة الاراء تصنیف وجود میں آگئ۔بلاشبہ کتاب ''لوح و قلم''روحانی دنیا کے علوم و کوائف پر مشتمل بہلی مر بوط و مسبوط تصنیف ہے۔

میں جبان روح پرور لمحول کو یاد کرتا ہوں تو مجھ پر کیف و سرور کی اہر چھاجاتی ہے۔ تقریباً دوسال تک بھیلے ہوئے طویل کھات اتنی تیزی سے گزر گئے کہ گویاا یک ہی نشست تھی جو یلک جھیکتے ہر خاست ہوگئی۔

اس كتاب كى ابتداء مين حضور قلندر بابااولياءر حمتة الله عليه نے تحرير فرمايا كه

د میں بیر کتاب پیغیبر اسلام حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے حکم سے لکھ رہا ہوں۔ مجھے بیر حکم حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ذات سے بطریق اویسیہ ملاہے۔''

اندها كهانه

ایک روز مجھے خیال آیا کہ میں اپنے پیرومر شدسے جتنی محبت کرتا ہوں۔ میر اکوئی پیر بھائی شاید اتنی محبت نہیں کرتا۔ دماغ میں بیہ خیال بار بار آتار ہاتوایک دن حضور قلندر بابااولیاءنے فرمایا

خواجه صاحب! يهال بييط جائين،

فرمایا، آپ نے لوہادیکھاہے





میں نے عرض کیا، جی دیکھاہے

پھر فرمایا، مقناطیس بھی دیکھاہے

عرض کیا، حضور! مقناطیس بھی دیکھاہے

پوچھا، کبھی یہ بھی دیکھاہے کہ لوہے نے مقناطیس کو تھینج لیا ہو

عرض کیا، حضور! په تونهیں دیکھا

فرمایا، پھر مریداینے مرادسے محبت کیسے کر سکتاہے۔۔۔

مریدلوہا ہے اور مراد مقناطیس۔ مریدا پنے مراد سے محبت کادعویٰ کرتا ہے جب کہ لوہامقناطیس کو نہیں تھینچ سکتا۔ حقیقت بیہے کہ مراد، مرید سے محبت کا عکس جب مرید کی ذات میں داخل ہو جاتا ہے تو مرید بیہ سمجھنے لگتا ہے کہ میں اپنے مراد سے محبت کرتاہوں۔

روحانی زندگی مسلسل امتحان ہے۔ابیاامتحان جس کا نتیجہ بھی سامنے نہیں آتااور یہ بھی احساس نہیں ہوتا کہ ہم امتحان گاہ میں ہیں۔۔۔اندھاکھاتہ ہے۔اس کھاتے کی مراد کے سواء کسی کوہوا بھی نہیں لگتی۔

## احساس تشكر

مجھے یہ اعزاز حاصل ہے کہ حضور قلندر بابااولیاء کے نام جینے خطوط آتے تھے، میں انہیں پڑھ کرسانا تھا۔ حضور قلندر بابااولیاءان خطوط کے جوابات بھی مجھ سے تحریر فرماتے تھے۔ بعض خطوط میں لوگ اپنی روحانی وار دات و کیفیات تحریر کرتے تھے۔ خطوط پڑھنے کے بعد میرے اندرایک قسم کااحساس محرومی پیدا ہو گیا کہ میں ہر وقت شیخ کی خدمت میں حاضر باش رہتا ہوں جب کہ ان میں سے کوئی ہفتہ میں ایک دفعہ آگیا، کوئی مہینے میں ایک دفعہ آجانا ہے اور پھر بھی آسانوں میں اڑر ہے ہیں۔ کوئی جنت میں پہنچ گیا، میں کی روحوں سے ملا قات ہور ہی ہے۔ خطوط پڑھتے پڑھتے ، جواب لکھتے کیاں آیا کہ میں اس لاگن نہیں کہ مجھے روحانیت مل سکے۔

میں سہون شریف چلا گیااور تہیہ کرلیا کہ جب تک مراقبہ نہیں کھلے گامیں سہون شریف نہیں چھوڑوں گا۔وہاں دو، تین دن رہا،اس دوران شب بیداری میں قرآن پاک کی تلاوت کے ساتھ ساتھ نفلیں بھی ادا کیں۔جو بھی طریقہ ہو سکتا تھا کیالیکن کچھ بھی نہیں ہوا۔میرے ساتھ میراییٹاو قاریوسف بھی تھا،اس نے گھر چلنے کی ضد شروع کردی۔





مزار شریف کے باہر تبجد کے بعد بیٹے اہوا تھا کہ دیکھا حضرت لعل شہباز قلندرروحانی طور پر تشریف لائے اور فرمایا، کیوں اپناراستہ خراب کرتا ہے۔ کوئی کچھ نہیں دے سکتا ہے اگر ہم بھی کچھ دینا چاہیں گے تو پیرومر شد کو پچھ میں لائے بغیر نہیں دیں گے۔ واپس جاؤ، وقت ضائع نہ کرو۔ میں سہون شریف سے واپس آگیا، میری حالت پر حضور قلندر بابا اولیاء کور حم آیا۔ آپ نے فرمایا، خواجہ صاحب! بیٹھیں آج کچھ فیصلہ کرنا ہے۔ میں گھبراگیا کہ پتانہیں کیا بات ہوگئی ہے۔

عرض کیا حضور! فیصلہ توآپ ہی نے کرناہے۔ فرمایا، نہیں! فیصلہ آپ ہی نے کرناہے۔ آپ یہ بتائیں کہ میر ااور آپ کارشتہ۔
اس رشتہ سے میں آپ کا کیا لگتا ہوں۔ عرض کیا، حضور! ہے تو بڑی گتاخی کی بات۔ منہ حجو ٹاہے، بات بڑی ہے۔ میں سمجھتا ہوں آپ میرے محبوب ہیں۔

حضور قلندر بابااولیاء نے مسکراکر فرمایا، لیجئے یہ تو مسئلہ ہی حل ہو گیا۔ آپ یہ بتائیں اگر کسی کو محبوب کی قربت حاصل ہواوراس قربت میں اسے کسی اور چیز کاخیال آجائے تو کیا یہ محبوب کی توہین نہیں ہے۔ اس لئے کہ محبوب کی قربت کے بعد اگر کوئی خیال آتا ہے تو در اصل محبوب وہ ہے جس کا خیال آرہا ہے۔ آپ جنت دیکھنا چاہتے ہیں، آسانوں میں پرواز کرناچاہتے ہیں تو آپ کا محبوب میں کس طرح ہوا۔ آپ کا محبوب جنت ہے، پرواز ہے، کشف و کرامات ہے۔

میں لرز گیا، آنکھیں بھیگ گئیں اور دل کی دنیاماتم کدہ بن گئی۔ تھکے قد موں سے اٹھااور حضور قلندر بابااولیاء کے پیروں پر سرر کھ کر رونے لگااور عرض کیا، حضور! میں سمجھ گیا ہوں۔ صدر الصدور حضور قلندر بابااولیاء نے ایک آہ بھری اور جھے اپنے سینہ سے لگالیا۔ دل میں ایک احساس تشکر بیدار ہوا کہ لوگ جس کی وجہ سے آسانوں میں اڑر ہے ہیں، وہ تو میرے پاس ہیں اور مجھے ان کی قربت میسر ہے۔

## كتھے میں خون

میں حضور قلندر بابااولیاء کے ہمراہ پان والے کی د کان پر کھڑا تھا، دیکھا کہ د کان میں ایک تصویر لگی ہوئی تھی وہ تصویر کیلنڈر میں سے نکل کر حضور قلندر بابااولیاء کے ساتھ چل پڑی۔ تصویران سے گفتگو کرنے کے بعد واپس پلٹ گئی۔

میں نے خوف اور حیرانگی کے عالم میں آگے بڑھ کر حضور قلندر بابااولیاءسے عرض کیا کہ حضور! بیہ کیا معاملہ ہے۔حضور قلندر بابا اولیاء نے فرمایا تصویر نے اس پان والے کی شکایت کی ہے اور کہاہے اس سے پان نہ خریدا کریں کیونکہ یہ پان کے کتھے میں خون ملاتا ہے۔





## صاحب تكوين

ایک روز مغرب کی نماز کے بعد میں حضور قلندر بابااولیاء کے پاس بیٹھا ہواتھا کہ میرے دماغ میں جھماکا ہوااور اندر کی آئکھ کھل گئ ، دیکھا کہ حضور قلندر بابااولیاء کے اندر گھڑی کے فنر کی طرح بے شار دائرے ہیں اور آپ کے دماغ میں سے آئکھیں خیرہ کرنے والی روشنی کی لہریں نکل رہی ہیں اور ان دائروں کو حرکت دے رہی ہیں۔ ہر دائرے سے تار بندھا ہوا ہے اور ہر تار کے ساتھ ایک مخلوق متحرک ہے۔ ہر دائرے میں عالم اور کئی دائروں میں عالمین بھی نظر آئے۔ میں نے یہ مشاہدہ بھی کیا کہ اوپر سے فلمیش لائٹ کی طرح اہریں آرہی ہیں۔ چار نور انی آبشاریں حضور قلندر بابااولیاء کے اندر اس طرح جذب ہو گئیں جیسے گلاس کے اندر ڈراپر سے قطرے ڈالے جاتے ہیں۔ حضور قلندر بابااولیاء سے اس امرکی تشر سے چاہی کہ میں نے یہ کیاد یکھا۔ انہوں مسکر اتے ہوئے فرمایا

خواجہ صاحب! ایک گھرب نظام شمسی میں تیرہ گھرب Planets ہیں اور یہ تیرہ گھرب Planets نور کی ڈور کی میں بندھے ہوئے ہیں۔ صاحب تکوین بندہ جب تکوین کام کرتاہے تواس کی یہی صورت ہوتی ہے جو آپ نے دیکھی ہے۔ جیرا نگی کے دریامیں غرق میں نے عرض کیاعالمین میں توفر شتے بھی ہیں۔

فرمایا، صاحب تکوین روٹین کے کام میں ۲۵سے ۳۵فر شتوں کی بیک وقت آواز سن کران کواحکامات دیتا ہے۔ میں نے سوال کیا ، حضور! اتنے بڑے کا کناتی سسٹم میں آپ کس طرح کام کرتے ہیں۔ فرمایا، آپ یہ سمجھیں کا کناتی سسٹم میں بھی فاکل ورک ہوتا ہے۔ اور کا کناتی نظام کے لئے ممثل کی کار کردگی ایک گھنٹہ میں ایک کروڑ فاکل ہے۔ ایک گھنٹہ میں ایک کروڑ فاکل پڑھ کراور دستخط کرکے چھینک دیتا ہے۔

## كڑى نگرانى

دوران تربیت حضور قلندر بابااولیاء نے میری کڑی نگرانی فرمائی ہے۔ میری تربیت، لا شعوری طور پر فرمائی ہے۔ دوران تربیت میرے ایک دوست نے اصرار کیا کہ میرے اوپر توجہ کی جائے اگر مجھے کوئی دماغی نقصان پنچے گاتواس کی کوئی ذمہ داری آپ کے میرے اوپر نہیں ہوگی۔ میں نے ان سے وعدہ کر لیا۔ صبح فنجر کی اذان کے وقت جب ان کی طرف متوجہ ہوا تو فوراً حضور قلندر بابااولیاء کاہاتھ سامنے آگیا۔ انہوں نے تیز آواز میں تنبیہ کی اور ساتھ ہی ہے بھی فرمایا، ان کے بیوی بچوں کی گلہداشت تم کروگے۔ مولوی صاحب کا دماغ الب گیاتوان کے بیوی بچوں کا کیا جنے گا۔ یہ کوئی کمال کی بات نہیں ہے کہ آدمی جاوبے جاابی طاقت کا مظاہرہ کرے۔ کمال کی بات نہیں ہے کہ آدمی جاوبے جاابی طاقت کا مظاہرہ کرے۔ کمال کی بات نہیں ہے کہ کسی شخص کی تربیت کرے اس قابل بنادیا جائے کہ وہ اس طاقت کا متحمل ہو سکے۔





اسی طرح ایک اور موقع پرمیرے ایک بہت عزیز دوست نے اصر ارکر کے اس بات پر مجبور کر دیا کہ انہیں سٹہ کا نمبر بتادول۔ رات کو اسباق سے فارغ ہونے کے بعد استخارے کی وہ دعایڑھی جس سے بیداری میں حالات منکشف ہوجاتے ہیں۔ دیکھا کہ ایک پردہ ہے جیسے سینما کی اسکرین ہوتی ہے اور اس پر نمبر کھے ہوئے ہیں۔

ا بھی نمبروں کواچھی طرح ذہن نشین نہیں کر پایاتھا کہ میرے اور پردے کے در میان حضور قلندر بابااولیاء کا ہاتھ آگیا۔ نہایت جلال میں فرمایا، کیا کرتاہے۔اس کے ساتھ ہی نظروں کے سامنے سے پردہ غائب ہو گیا۔

## اللدكاحكم

حضور قلندر بابااولیاء نے دوران تربیت طرز فکر کو درست سمت پر راسخ کرنے کے لئے مختلف حالات وواقعات کے ذریعے میری رہنمائی فرمائی ہے۔ میں اوائل ۱۹۷۲ء میں ایک اخبار میں کالم لکھا کرتا تھاجس کی دوسور و پے تنخواہ ملتی تھی۔ میں نے جزل منیجر صاحب سے کہا کہ میری تنخواہ بڑھائیں ، یہ بہت کم ہے۔ جزل منیجر صاحب نے اس بات پر کوئی خاص توجہ نہیں دی۔ایک روز ادارے کے ڈائر کیٹر حضرات کی میٹنگ میں بغیراجازت چلا گیااور میٹنگ میں کہا کہ اگر کالم لکھوانا ہے تو میری تنخواہ بڑھائیں ، دوسو روپے میں گزارہ نہیں ہوتا۔ اس پر جزل منیجر نے کہا میں آپ کا کالم بند کر دوں گا۔ میں نے کہا میں آپ کی کرسی چھین اوں گا۔ خیال یہ تھا کہ حضور قلندر بابااولیاء کی میں عضور قلندر بابااولیاء کی رہائش گاہ حیور تی ہے۔ میں دفتر سے سیدھا حضور قلندر بابااولیاء کی رہائش گاہ حیور کی جنبیا۔

حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا، کیا بات ہے، بیٹھیں۔ ابھی میں کچھ کہنے بھی نہیں پایاتھا کہ انہوں نے فرمایا، خواجہ صاحب! بات یہ ہے کہ آپ نے جو حرکت کی ہے بہت غلط ہے۔ ایسا نہیں کرناچا ہے تھا۔ میں نے صفائی پیش کی کہ جزل منیجر صاحب نے یوں کہا تھا۔ میں ہورہا ہے یہ سب اللہ کے حکم سے ہورہا ہے یا کسی بندے ۔ فرمایا، ویکھنے کی بات یہ ہے کہ جو کچھ یہاں زمین پر ہورہا ہے یا کا نئات میں ہورہا ہے یہ سب اللہ کے حکم سے ہورہا ہے یا کسی بندے کے حکم سے ہورہا ہے۔

میں نے عرض کیا،اللہ کے تھم سے ہورہاہے۔فرمایا،اللہ نے آپ کو جزل منیجر کی کرسی پر کیوں نہیں بٹھادیا۔ آپ کو کالم نویس کیوں بنایا۔اگر آپ میں صلاحیت ہوتی تو جزل منیجر ہوتے۔ آپ کون ہوتے ہیں غصہ کرنے والے۔ یہ کون ساطریقہ ہے، ٹھیک ہے اگر کام نہیں ہو سکتا تو چھوڑ دیں۔ یہ بات ذہن نشین کرنے کی ہے کہ آپ کالم نویس کیوں ہیں اور وہ جزل منیجر کیوں ہے۔

حضور قلندر بابااولیاء نے شدید خفگی کااظہار فرمایا۔ میں نے سوچا بات ہی الٹی ہو گئی، واقعی میری غلطی تھی کیونکہ جب اللہ ہی سب کچھ کر رہاہے تومیں جنرل منیجر کیوں نہیں ہوں۔ مجھے اللہ نے جنرل منیجر کے ماتخت کیوں کیا۔ شرمندگی کی وجہ سے دودن تک دفتر





نہیں گیا۔ دودن کے بعد جب دفتر گیا تو جزل منیجر صاحب سے ملا قات ہوئی تو میں شرم کی وجہ سے آنکھ نہیں ملاسکا۔ انہوں نے کہا، جو کچھ اس روز آپ نے کہاآپ کی غلطی تھی لیکن بعد میں میں نے محسوس کیا کہ غلطی میری بھی تھی۔ میں میٹنگ میں کہہ دیتا کہ ان کے کیس پر نظر ثانی کریں۔ اگروہ پیسے بڑھاتے تو تنخواہ بڑھ جاتی ، نہ بڑھاتے تو نہ بڑھتی ، میر اکیا حرج تھا۔ بھائی! میں آپ سے معذرت خواہ ہوں۔

میں نے عرض کیا، میں اپنے پیرومر شدکے پاس گیا تھا۔ مجھے بہت ڈانٹ پڑی ہے۔ میں بہت شر مندہ ہوں، آپ مجھے معاف کر دیں ۔ جزل منیجر صاحب نے مجھے ناشتہ کی دعوت دی، ناشتہ کے بعد انہوں نے کہا کہ میں آپ کوایک واقعہ سناناچا ہتا ہوں۔

جس دن بیر واقعہ ہوارات کو مجھے احساس ہوا کہ میں نے غلطی کی ہے پھر سوچا کہ میں نے غلطی نہیں کی، غلطی خواجہ صاحب کی ہے، اسی اد هیڑین میں سو گیا۔ رات کو ڈھائی بجے کے قریب کروٹ بدلی توہا تھ سن ہو گیا۔

میں نے سوچا کہ دب گیاہو گامیں نے بیوی کو آواز دی۔میر اہاتھ فالخے زدہ ہو چکاتھا۔ میں یہ سوچ کررونے لگا کہ بچوں کا کیا ہے گا۔ روتے روتے مجھے خیال آیا کہ خواجہ صاحب کے ساتھ زیادتی ہوئی ہے۔ بیوی سے کہا نفل پڑھ کر دعااستغفار کرو۔اس عمل کو دہرانے کے بعد بیوی نے ہاتھ کی سکائی کی توہاتھ ٹھیک ہوا۔

#### عبور ی چیزیں

ایک روزایک صاحب سے تلح کلامی ہوگئ۔ حضور قلندر بابااولیاء سے شکایت کی آپ نے فرمایا، ٹھیک ہے۔ آپ یہاں بیٹھیں، اس نے آپ کو برا کہا۔ جس وقت اس نے آپ کو برا کہا اس وقت آپ کا وزن کتنا تھا۔ میں نے عرض کیا، ایک من ہیں سیر تھا۔ فرمایا، برا کہنے کے بعد وزن تلوایا تھا، کیاا یک سیر کم ہو گیا۔ عرض کیا، جی نہیں۔ فرمانے گے، خواہ مخواہ بی تھک رہے ہوا گر وزن کم ہو گیا ہے تو پھر نوٹس لیتے ہیں کہ اسے پکڑ کر لاؤ۔ اس نے برا کہا ہمارے خواجہ صاحب کو۔ جس کی وجہ سے ایک سیر وزن کم ہو گیا وہ برا کہہ کر بھول بھی گیا، اب آپ کے اندر جتنی دیر تک انقامی جذبہ عود کر تاریح گا آپ کا وزن کم ہو تارہے گا۔ وزن گالی سے نہیں گھٹتا وزن انتقام کے جذبے سے گھٹتا ہے۔ تکلیف بھی ہوئی اور وزن بھی گھٹا اور وہ آرام سے سور ہاہے۔

کوئی اچھا کہے یابر اکہے اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا ہے عبوری چیزیں ہیں، انہیں کبھی خاطر میں نہیں لاناچاہئے۔بس اپنی طرف سے جس کے ساتھ جو بھلائی کر سکتے ہو تو کوئی حرج نہیں، کوئی مجبور تو نہیں کررہا۔ آپ کوئی خدا نہیں ہیں، میں خدا کے ہاتھ کی بات ہے وہ ایسے آدمی کوجوفٹ یا تھ پر پڑا ہے جاہے تواسے محل دے دے۔

ایساہو تار ہتاہے





جھے کو ترپانے کاشوق تھا۔ ایک مرتبہ ایک فاختہ آگر کبو تروں کے ساتھ دانہ چکنے گی۔ ایک کبو ترکے ساتھ اس کا جوڑا الی گیا۔ اس کے انڈوں سے جو دو نیچ نکلے وہ اپنی خوب صورتی میں یکتا اور منفر دہتے۔ پروں کارنگ گہرا سیاہ اور باتی جہم سفیہ تھا۔ ان کے اندر اس قدر کشش تھی کہ جو دیکھا تعریف کئے بغیر نہ رہتا۔ شامت اعمال، ایک روز صبح سویرے بلی نے ان میں سے ایک کبو ترکو پکڑا اور چیت پرلے گئی۔ میں نے جب بلی کے منہ میں ہے کبو تر دیکھا تو اس کے پیچھے دوڑا۔ اوپر پہنچ کر دیکھا کہ بلی نے کبو ترکو مار دیا ہے۔ فصہ تو بہت آیا مگر پھر ہے سوچا کہ کبو تر تو اب مرہی چکاہے، بلی کوئی پیٹ بھرنے دیاجائے اور جب ہے کبو ترکھا چکے گی تو اسے سزادوں گا۔ بیہ خیال آتے بی میں نیچ چلا آیا لیکن اس بات کا مجھ کو شدید صدمہ تھا۔ حضور قلندر بابا اولیاء پہلی منزل 1-1/1 کے کہ میں تخت پر تشریف فرما تھے۔ میں نے احتجاجا عرض کیا، بلی نے میر اکبو تر مار دیا ہے۔ حضور قلندر بابا اولیاء نے فرمایا، ایاں ہو تا رہتا ہے۔ میں نے عرض کیا، آپ کے ہوتے ہوئے بلی میر اکبو تر لے جائے۔ بیہ بات میری سمجھ میں نہیں آئی، ہے کہنے کے بعد دلیر داشتہ باور چی خانے میں جا کہ بیٹے گیا۔

حضور قلندر بابااولیاء نے آواز دی میں نے کوئی جواب نہیں دیا۔ دوبارہ آواز دی، وہ بھی سنی ان سنی کر دی۔ یہ اس زمانے کا واقعہ ہے جب بھائی محسن صاحب بھی D-1/7-1 میں مقیم تھے۔ حضور قلندر بابا اولیاء نے بھائی محسن کو آواز دی اور میرے بارے میں دریافت کیا۔ انہوں نے عرض کیا کہ خواجہ صاحب کو کبوتر مرنے کا بہت صدمہ ہے اور وہ باور چی خانے میں بیٹے رورہے ہیں۔

حضور قلندر بابااولیاءان کی اس بات سے متاثر ہوئے اور فرمایا،خواجہ صاحب کو بلاؤاور ان سے کہو کہ ان کا کبوتر آگیا ہے۔ بھائی محسن صاحب صحن میں آئے تودیکھا کہ وہ کبوتر موجود تھا۔ بھائی محسن نے مجھے بتایا کہ کبوتر آگیا ہے۔ میں سمجھا کہ یہ بات میری دلجوئی کے لئے کہہ رہے ہیں لیکن جب انہوں نے سنجیدگی سے کہا کہ آپ باہر جاکر دیکھیں تو سہی تو میں بے یقینی کے عالم میں اٹھ کر صحن میں آیا۔ دیکھا کبوتر موجود تھا۔ کبوتر کودیکھتے ہی دوبارہ دوڑتے ہوئے جھت پر گیا اور تخت کے نیچے دیکھا تو وہاں خون کے دھے اور پچھ پر آیا۔ دیکھا کبوتر موجود تھا۔ کبوتر کودیکھتے ہی دوبارہ دوڑتے ہوئے جھت پر گیا اور تخت کے نیچے دیکھا تو وہاں خون کے دھے اور پچھ پر گیا میا فی کے مام کی مونے سے دیکھ کر شدید ندامت اور شر مندگی ہوئی۔ میں نے نیچے آکر حضور قلندر بابا اولیاء کے پیر پکڑ لئے اور اپنی گتا فی کی معافی چاہی اور شام ہونے سے پہلے پہلے سارے کبوتر تقیم کر دے ئے۔

#### اصلاح

میرے ایک پیر بھائی نے تھائی لینڈ سے حضور قلندر بابااولیاء کی تشریف آوری کے لئے ہوائی جہاز کا ٹکٹ بھیجا۔ مجھے اچھانہیں لگا کہ حضور قلندر بابااولیاء میرے پاس سے چلے جائیں گے۔ میں نہیں چاہتا تھا کہ پیروم شدسے چندروز کے لئے بھی دور ہوجاؤں۔ مجھ حضور قلندر بابااولیاء میرے پاس سے چلے جائیں گے۔ میں نہیں چاہتا تھا کہ پیروم شدسے چندروز کے لئے بھی دور ہوجاؤں۔ مجھ کیر بہت زیادہ رقت طاری ہو گئی۔ اس جذبہ کے تحت میں نے اپنے پیر بھائی کو سخت ست کہد دیا۔ خواب میں دیکھادر بارعالی مقام میں حاضری ہوئی ہے۔ سیدنا حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے پوچھا(پیر بھائی کا نام لے کر) کیسا آدمی ہے۔ عرض کیا یارسول اللہ صلی اللہ





علیہ وسلم! وہ اچھے آدمی ہیں۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا، اچھا آدمی، براکیسے ہو سکتاہے۔ جب آپ نے ایک د فعہ رائے قائم کرلی اور تسلیم کرلیا کہ فلاں آدمی اچھاہے تواسے براکہنایا براسمجھنا کیا معنی رکھتاہے۔

#### الله سے دوستی

حضور قلندر بابااولیاء نے اس ہرت کذائی میں کہ میں زمین پر تھااور مرشد کریم بذات خود تکوین کے تخت شاہی پر براجمان تھے، فرمایادوستی کی تعریف بیان کرو۔ میں نے عرض کیا،دوستی ایثار ہے۔ کسی کو پچھ دینے کے لئے، پچھ بنانے کے لئے، سنوارنے کے لئے اپنابہت پچھ کھوناپڑتا ہے۔ فرمایا، بات صحیح ہے لیکن عام فہم نہیں ہے۔

میں نے عرض کیا، آپ کا فرمان حق ہے۔ میری ذہنی سکت، سوچھ بوجھ آپ کے سامنے ہے۔ میرے پیارے، دل میں مکین،
آئکھوں کی روشنی، میرے پاک مرشد، بندہ سرا پامجزونیاز ہے۔ارشاد فرمائیں کہ میر ادامن مراد بھر جائے اور مجھے محرومی کا احساس ندر ہے۔ فرما یا، دوستی کا تقاضہ ہے کہ آدمی دوست کی طرز فکر میں خود کو نیست کردے۔اگرتم کسی نمازی سے دوستی کرناچاہتے ہو تو نمازی بن جاؤ۔ شرابی کی دوستی اس بات کی متقاضی ہے کہ اس کے ساتھ ہے نوشی کی جائے۔وسیع دستر خوان سخی کی دوستی ہے۔

پھر فرمایا،خواجہ صاحب! اللہ سے دوستی کرنی ہے۔ میں نے عرض کیا،جی ہاں۔ فرمایا،ایسی دوستی کرنی ہے کہ اللہ میاں پیار کریں۔ عرض کیا، بالکل،ایسی ہی دوستی کرنی ہے۔ یہ جواب سن کرانہوں نے سوال کیا کہ خواجہ صاحب! بتا ہے کے اللہ کیا کرتا ہے۔ میری سمجھ میں اس کا جواب نہیں آیا۔

حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا، خواجہ صاحب! اللہ یہ کام کرتا ہے کہ وہ اپنی مخلوق کی خدمت کرتا ہے۔ اگر آپ کو اللہ سے تعلق قائم کرنا ہے اور اس سے پکی دوستی کرنی ہے تو آپ بھی یہی کیجئے یعنی بے غرض ہو کر اللہ کی مخلوق کی خدمت کیجئے۔

#### صدرالصدور

حضور قلندر بابااولیاء نے ایک روز عظیمی صاحب کی تربیت کے حوالے سے فرمایا کہ اگر مجھے حضور محمد رسول اللہ صل اللہ علیہ وسلم کا تحکم نہ ہوتا کہ آپ کوخواجہ صاحب کو تیار کرناہے تومیس اپنے آپ کوظاہر نہ کرتااور دنیا کومیرے روحانی علوم کے بارے میں ہوا بھی نہ لگتی۔

یہ محبت اور تعلق کی ہی بات ہے کہ حضور قلندر با بااولیاء نے آپ کو یہ عزاز بخشا کہ شب وروز سولہ سال آپ کے یاں 1--D 1/7 میں قیام پذیر رہے۔ آپ کی تربیت فرمائی، اصلاح فرمائی، لکھایا پڑھایا اور اس کے بعد اپنے گھر تشریف لے گئے۔ ان سولہ سالوں میں حضور قلندر بابا اولیاء گھر کے بڑے تھے، سرپرست تھے۔اس دوران آپ کا معمول تھا کہ ہفتہ کی شام اپنی رہائش گاہ





واقع حیدری تشریف لے جاتے۔اتوار کی شام کو مظفر صاحب (سابق سیلز ڈائر یکٹر بروک بانڈ کمپنی) کے گھر ایک علمی نشست ہوتی اور وہاں سے آپ1-1/7-1 تشریف لے آتے۔

ایک د فعہ زوجہ محترمہ حضور قلندر بابااولیاء نے آپ سے عرض کیا، آپ اپنے گھر میں کیوں نہیں رہتے۔ حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا، فقیر کو جہال کا حکم ہوتا ہے فقیر وہاں رہتا ہے۔

ایک صاحب نے حضور قلندر بابا اولیاء سے عرض کیا، خواجہ صاحب کے بارے میں کچھ ارشاد فرمائیں۔ آپ نے فرمایا،خواجہ صاحب کو میں نے سل میں رکھ کر سرمہ بنادیاہے یااسے کچونک مار کراڑاد ویااسے آنکھ میں ڈال لو۔

## باطن میں تفکر

حضرت خواجہ سمس الدین عظیمی صاحب فرماتے ہیں کہ روحانی علوم کی ابتداءاس سبق سے ہوتی ہے کہ انسان محض گوشت پوست کے جسم کانام نہیں ہے۔ جسم کی اصل ہے۔ انسان کی روح جسم کانام نہیں ہے۔ جسم کی اصل ہے۔ انسان کی روح جسم کے بغیر بھی حرکت کرتی ہے اور انسان کوا گر ملکہ حاصل ہو جائے تو وہ جسم کے بغیر بھی روحانی سفر کر سکتا ہے۔ یہ صلاحیت جسم کے بغیر بھی روحانی سفر کر سکتا ہے۔ یہ صلاحیت ترقی کرکے ایک ایسے درجے میں پہنچ جاتی ہے کہ خواب اور بیداری کے حواس متوازن ہوجاتے ہیں اور وہ خواب کے حواس میں اپنی روح سے حسب ارادہ کام لے سکتا ہے۔

#### جزيٹر

انسان کے اندر بنیادی طور پر تین جزیٹر کام کرتے ہیں۔ یہ جزیٹر تین طرح کے کرنٹ پیدا کرتے ہیں۔ تمام خیالات، تصورات اور احساسات، چاہے وہ ظاہری ہوں یا باطنی، ٹھوس ہوں یالطیف، اسی کرنٹ کی مختلف ترکیبوں سے تشکیل پاتے ہیں۔ ان تینوں جزیٹر وں کوایک مرکزی پاوراسٹیشن کنڑول کرتاہے جسے امر، روح یا بخلی کہتے ہیں۔ جزیٹر نمبر ا، سے پیدا ہونے والا کرنٹ نہایت جزیٹر وں کوایک مرکزی پاوراسٹیشن کنڑول کرتاہے جسے امر، روح یا بخلی کہتے ہیں۔ جزیٹر فتاری کی بناء پر ذہن کو کا کنات کے تمام گوشوں لطیف اور تیزر فتارے ۔ اس کی قوت بھی نا قابل بیان حد تک زیادہ ہے۔ یہ اپنی تیزر فتاری کی بناء پر ذہن کو کا کنات کے تمام گوشوں سے منسلک رکھتا ہے۔ رفتار کے تیز ہونے کی وجہ سے اس کرنٹ کا عکس انسانی دماغ کی اسکرین پر بہت دھندلا پڑتا ہے۔ اس عکس کو واہمہ کہتے ہیں۔

تمام احساسات اور تمام علوم کی ابتداء واہمہ سے ہوتی ہے۔لطیف ترین خیال کا نام واہمہ ہے جسے صرف ادراک کی گہرائیوں میں محسوس کیاجاتاہے۔واہمہ گہراہو کر خیال بن جاتاہے۔جزیٹر نمبرا،سے پیداہونے والے کرنٹ کے دوجھے ہوتے ہیں۔ایک زیادہ





طاقت کا حامل اور دوسرا کم طاقت رکھنے والا۔ایک ہی برقی روپہلے تیز رفتار ہوتی ہے اور بعد میں اس کی رفتار کم ہوجاتی ہے۔ زیادہ طاقتوریا تیزر فتار کرنٹ کا ئنات کا شعوریا کا ئنات کاریکار ڈہے اور کم طاقت کا حامل کرنٹ واہمہ کہلاتا ہے۔

## تين كرنك

ا بھی ہم بیان کر چکے ہیں کہ انسان کے اندر تین برقی کرنٹ کام کرتے ہیں۔ بالفاظ دیگر انسان کے اندر جو صلاحیتیں کام کرتی ہیں وہ تین دائروں میں مظہر بنتی ہیں۔ یہ تینوں کرنٹ محسوسات کے تین ہیولے ہیں اور ہر ہیولا مکمل تشخص رکھتا ہے۔ ہر کرنٹ سے انسان کا ایک جسم وجود میں آتا ہے۔ اس طرح آدمی کے تین وجود ہیں یاآدمی تین جسم رکھتا ہے۔ مادی جسم ،روشنی کا بناہوا جسم اور نورسے بناہوا جسم۔ یہ تینوں جسم بیک وقت متحرک رہتے ہیں لیکن مادی جسم (شعور) صرف مادی حرکات کا علم رکھتا ہے۔

مثال کے طور پر مادی جسم کے اندر لا تعداد افعال واقع ہوتے رہتے ہیں۔ پھیپھڑے ہوا کھینچۃ ہیں، جگر کے اندر ہزاروں تعاملات بر سرعمل رہتے ہیں، دماغ کے اندر برقی روکے ذریعے حیران کن کرشمہ جاری رہتا ہے۔ پرانے خلیات فناہوتے ہیں بئے خلیات بنتے ہیں۔ان میں سے اکثراعمال کو ہمار اشعور محسوس نہیں کر تااور نہ ہمار اشعور کی ارادہ ان کو کنڑول کر تاہے۔ شعور کی ارادے کے بغیر یہ اعمال خود بخودا یک ترتیب سے واقع ہوتے ہیں۔

ہمارے اندرروشنی اور نور کے جسم بھی کام کرتے ہیں لیکن شعور انہیں محسوس نہیں کرتا۔ صرف خواب یامراقبہ کی کیفیات ایسی ہیں جن میں ہمیں روشنی کے جسم کا احساس ہوتا ہے۔ ان کیفیات میں ہمار امادی جسم معطل رہتا ہے۔ اس کے باوجود ہم زندگی کاہر فعل انجام دیتے ہیں۔

اس کیفیت میں روشنی کا جسم حرکت کرتا ہے۔ اس جسم کو جسم مثالی بھی کہتے ہیں۔ اگر خیال کی قوت کو بڑھایا جائے تو جسم مثالی ک حرکات سامنے آجاتی ہیں اور ہم جسم مثالی کوارادے کے تحت استعال کر سکتے ہیں۔ جسم مثالی کی رفتار مادی جسم سے ساٹھ ہزار گنا زیادہ ہے۔ خواب میں نور کا جسم بھی متحرک ہوجاتا ہے لیکن رفتاراتن تیز ہوتی ہے کہ ہم نورانی واردات کو یاد نہیں رکھ پاتے۔ نور کا جسم روشنی کے جسم سے ہزاروں گنا تیز سفر کرتا ہے۔ اگر خیال کی طاقت میں مطلوبہ اضافہ ہوجائے تو آدمی نور کے جسم سے متعارف ہوجاتا ہے۔

#### دائر هاور مثلث

انسانی ساخت کو دوسرے زاویۂ نگاہ سے یول بھی کہا جاسکتا ہے کہ ہر انسان تین جسم یا تین روحوں سے مرکب ہے۔ روح حیوانی، روح انسانی اور روح اعظم۔ ہر روح دودائروں پر قائم ہے۔





روح حیوانی: دائره نمبرا، نفس دائره نمبر۲، قلب

روح انسانی: دائره نمبر ۱، روح دائره نمبر ۲، سر

روح اعظم: دائره نمبر ۱، خفی دائره نمبر ۲، اخفی

یہ چھ دائرے محور کاور طولانی گردش دائرہ اور مثلث میں تقسیم ہو کرروشنی اور نور کی چھ لہروں میں تبدیل ہو جاتے ہیں۔روشنی کی تین لہروں سے بیداری کے حواس بنتے ہیں اور تین نورانی لہروں سے خواب کے حواس بنتے ہیں۔روشنی کی تین لہریں، بیداری کی زندگی کو متحرک رکھتی ہیں اور نورکی تین لہریں خواب کی زندگی کو متحرک رکھتی ہیں۔

جر آدمی سونے کے بعد بیدار ہوتا ہے، بیداری کے بعد جب اس کی آگھ تھاتی ہے تو وہ شعوری حواس میں داخل ہوتا ہے، ہم اس
کیفیت کو نیم بیداری کی حالت کہہ سکتے ہیں۔ نیم بیداری سے مطلب بیہ ہے کہ انجبی آدمی پوری طرح شعور میں داخل نہیں ہوا ہے
لیکن جیسے ہی وہ سو کراٹھنے کے بعد بیداری کی پہلی کیفیت میں داخل ہوتا ہے اس کے نفس میں فکر وعمل کا بجوم ہوجاتا ہے۔ بیداری
کے حواس میں فکر وعمل کی جو طرزی ہیں وہ سب یکجائی طور پر دور کرنے لگتی ہیں۔ نیم بیداری کے بعد دوسرا وقفہ شر وع ہوتا ہے
اس میں آدمی کے ہوش وحواس میں گہرائی پیدا ہوتی ہے۔ ہوش وحواس کی اس گہرائی سے دماغ کے اوپر جو نمار ہوتا ہے وہ ختم ہوجاتا
ہے۔ اس وقفے میں سرور کی کیفیت طاری رہتی ہے کبھی سرور کی کیفیت بڑھ جاتی ہے کبھی کم ہوجاتی ہے۔ اس کیفیت سے دائرہ
قلب متحرک ہوجاتا ہے۔ سرور کے احساسات گہرے ہونے کے بعد تیسری کیفیت وجدان کی ہے، وجدان بیداری کا تیسرا وقفہ
ہے۔ وجدان میں دائرہ روح کام کرتا ہے۔

پہلاوقفہ:

0 نیم بیداری (شعوری حواس کی ابتداء)

O فکروعمل کاایک مرکزیر قائم ہونا

O دائرہ نفس کی حرکت

دوسراوقفه:

0 دماغ کے اوپر سے خمار کا غلبہ ختم ہو کر ہوش وحواس میں گہرائی پیداہونا

0 سرور





0 دائره قلب کی حرکت

تيسراوقفه:

0 سرور میں گہرائی

0وجدان

0 دائر ہروح کی حرکت

جس طرح بیداری میں تین وقفے ہیں اسی طرح نیند کے بھی تین وقفے ہیں۔ جس طرح انسان تین مرحلوں سے گزر کر بیداری میں داخل ہوتا ہے اسی طرح تین مرحلوں سے گزر کر نیند میں داخل ہوتا ہے۔

نینداور بیداری کے در میانی وقفے کا نام غنود ہے۔غنود میں ''دائرہ سر ''حرکت میں رہتا ہے۔ نیند کی دوسری حالت میں جسے ہلکی نیند کہناچاہئے '' دخفی دائرہ'' کی حرکت ہوتی ہے اور نیند کی تیسری حالت میں آدمی جب پوری طرح گہری نیند سوجاتا ہے ''اخفی دائرہ'' کی تحریکات ہوتی ہیں۔

غور طلب بات سیہ ہے کہ ان تمام حالتوں کے شروع میں انسان پر سکوت کی حالت ضرور طاری ہوتی ہے۔ جس وقت آدمی سو کراٹھتا ہے اس وقت اس کاذبن قطعی طور پر پر سکون اور خالی ہوتا ہے۔ اسی طرح دوسری کیفیات میں بھی انسان کی طبیعت چند کمحول کے لئے ضرور ساکت ہو جاتی ہے۔ یعنی ایک حالت سے دوسری حالت میں داخل ہونے کے لئے سکوت کا ہوناضروری ہے۔

جس طرح بیداری کی حالت میں ہر حالت سکوت سے شر وع ہوتی ہے اسی طرح غنودگی کے وقت بھی حواس پر ہلکا ساسکوت طاری ہوتا ہے اور چند کھے گزر جانے کے بعد حواس کا میہ سکوت ہو جھل ہو کر غنودگی کی صورت اختیار کرلیتا ہے۔ ابتدائی نیند کے چند ساکت لحات سے ہلکی نیند کی شر وعات ہوتی ہیں اور پھر گہری نیند کی ساکت لہریں انسانی جسم پر غلبہ حاصل کر لیتی ہیں ،اس غلبہ کو گہری نیند کہا جاتا ہے۔

## نظركا قانون

بیداری ہویا نیند دونوں کا تعلق حواس سے ہے۔ایک حالت میں یاایک کیفیت میں حواس کی رفتار تیز ہو جاتی ہے اور ایک حالت یا کیفیت میں حواس کی رفتار کم ہو جاتی ہے لیکن حواس کی نوعیت نہیں بدلتی۔ بیداری ہو یاخواب دونوں میں ایک ہی طرح کے اور ایک ہی قبیل کے حواس کام کرتے ہیں۔ بیداری اور نیند دراصل دماغ کے اندر دوخانے ہوتے ہیں یایوں کہئے کہ انسان کے اندر دو





دماغ ہیں۔ایک دماغ میں جب حواس متحرک ہوتے ہیں تواس کانام بیداری ہے۔ دوسرے دماغ میں جب حواس متحرک ہوتے ہیں تواس کانام نیند ہے۔ یعنی ایک ہی حواس بیداری اور نیند میں ردوبدل ہورہے ہیں اور حواس کار دوبدل ہوناہی زندگی ہے۔ جب دماغ کے اوپر کے ایک حواس سے متعلق سکوت طاری ہوتا ہے تو دوسرے حواس متحرک ہوجاتے ہیں۔

بیداری میں حواس کے کام کرنے کا قاعدہ اور طریقہ یہ ہے کہ آنکھ کے ڈیلے پر پلک کی ضرب پڑتی ہے تو حواس کام کرناشروع کردیتے ہیں بینی انسان نیند کے حواس سے نکل کر بیداری کے حواس میں داخل ہو جاتا ہے۔ موجودہ دور میں اس کی مثال کیمرے سے دی جاسکتی ہے۔

دیکھنے کا قانون یہ ہے کہ دماغ پر موجود مناظر کے ساتھ ساتھ علمی حیثیت میں دماغ ایک اطلاع موصول کرتا ہے۔ دیکھنے سے ذہن اس اطلاع میں معانی پہنادیتا ہے۔ بلک جھیکنے کے عمل کے ساتھ ساتھ انسانی دماغ میں جو عکس منتقل ہوتا ہے اس کا وقفہ پندرہ سینڈ ہوتا ہے۔ ابھی پندرہ سینڈ نہیں گزرتے تو نظر کے سامنے مناظر میں سے کوئی ایک، دویاز الدّ مناظر پہلے مناظر کی جگہ لے لیتے ہیں اور یہ سلسلہ تسلسل کے ساتھ قائم رہتا ہے۔ بیداری میں نگاہ کا تعلق آ نکھ کے ڈیلوں سے براہ راست ہے۔ آ نکھ کے ڈیلوں پر پلکوں کی ضرب آ نکھ کے ڈیلوں کے اور یہ سلسلہ تسلسل کے ساتھ قائم رہتا ہے۔ بیداری میں نگاہ کا تعلق آ نکھ کے ڈیلوں کے اوپر پلک کی ضرب نہ پڑے تو آ تکھ کے اندر موجود اعصاب کام نہیں کرتے۔ آ نکھ کے اندر موجود اعصاب کام نہیں کرتے۔ آ نکھ کے اندر موجود اعصاب کی حسیں اسی وقت کام کرتی ہیں جب ان کے اوپر پلکوں یا آئکھ کے پردوں کی ضرب پڑتی رہے۔ اگر آ نکھ کی پلک کو باندھ دیاجا نے اور ڈیلوں کی حرکت رک جائے تو نظر کے سامنے خلاء آ جاتا یا آئکھ کے پردوں کی ضرب پڑتی رہے۔ اگر آ نکھ کی پلک کو باندھ دیاجا نے اور ڈیلوں کی حرکت رک جائے تو نظر کے سامنے خلاء آ جاتا ہے ، مناظر کی فلم بندی رک جاتی ہے۔

### صعودی اور نزولی حرکت

ساری کا ئنات اور کا ئنات کے اندر تمام نوعیں اور افراد ایک مرکزیت کے ساتھ بندھے ہوئے ہیں۔ زندگی کے مختلف مراحل اور زندگی کے مختلف زمانے ظاہر ہیں نظروں سے الگ الگ نظر آتے ہیں لیکن فی الواقع زمانے کانشیب و فراز اور زندگی کے مراحل میں





تغیر و تبدل کتناہی مختلف کیوں نہ ہوسب کا تعلق مرکزیت سے قائم ہے۔ افراد کا نئات اور مرکزیت کے در میان اہریں یا شعاعیں رابطہ کا کام کرتی ہیں۔ ایک طرف مرکزیت سے اہریں نزول کرکے افراد کا نئات کو فیڈ کرتی ہیں، مرکزیت کو قائم رکھتی ہیں۔ دوسری طرف سے اہریں افراد کا نئات کو فیڈ کرنے کے بعد صعود کرتی ہیں۔ نزول، صعود کا بید لا متناہی سلسلہ زندگی ہے۔ شعاع اور اہر کے دورانیہ کے پیش نظر کا نئات کی جوصورت بنتی ہے اس کو ہم ایک دائرہ کے علاوہ کچھ نہیں کہہ سکتے یعنی پوری کا نئات ایک دائرہ سے صعود کی اور نزولی حرکت کے ساتھ تقسیم ہو کرید ایک دائرہ چھ دائروں میں جلوہ نماہو تاہے۔

## تخليق كاباطن

زندگی پر غور کیاجائے تو یہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ ہمارے ذہن کا ایک رخ مادی زندگی میں حرکت کرتا ہے اور دوسر ارخ زندگی کی خور کیا جائے تو یہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ ہمارے ذہن کا ایک محفوظ ہیں۔ہماری شعوری زندگی اسی جھے کے تابع ہے۔ہمارے جسم میں ہزار ہاحر کات، کیمیاوی اور برقی اعمال شعوری ارادے کے بغیر واقع ہوتے ہیں۔ مثلاً سانس لینے، بیک جھیکنے، دل دھڑ کئے میں ہمیں ارادی قوت صرف نہیں کرناپڑتی۔ یہ سارے اعمال ازخود ایک ترتیب کے ساتھ واقع ہوتے رہتے ہیں۔

تخلیق کے مرحلے میں نوع کے خدو خال، نوع کے تصورات اوراطلاعات بچے کو منتقل ہوتی ہیں۔ پیدائش میں انفرادی شعور کا کر دار اسطحی ہے۔ نوعی ذہن اور کا ئناتی ذہن بنیادی کر دارادا کرتا ہے۔

روح کے تمام لطائف وہ مرکزیتیں ہیں جن مراکز میں روشنیاں ذخیر ہ ہوتی ہیں۔ لطیفہ قلبی اور نفسی کا دائرہ وہ ہے، جس مرکز کے اندر دنیاوی روشنیاں ذخیر ہ کرتے ہیں گرخاص حالتوں میں یہ مراکز اندر دنیاوی روشنیاں ذخیر ہ کرتے ہیں گرخاص حالتوں میں یہ مراکز اندر دنیاوی روشنیاں ذخیر ہ کرتے ہیں گرخاص حالتوں میں یہ مراکز نور اور تجلی کو جذب کرنے کی سکت بھی رکھتے ہیں۔ ان کی سکت کو اراد ہے کے ساتھ بڑھا یا جاسکتا ہے۔ جب تک نور جذب کرنے کی سکت بیدا نہیں ہوتی ہیں وہ لاشعور سے آتی ہیں۔ لاشعور روح کا ادراک سکت بیدا نہیں ہوتی ، انوار منتقل نہیں ہوتے۔ شعور میں جو روشنیاں منتقل ہوتی ہیں وہ لاشعور سے آتی ہیں۔ لاشعور روح کا ادراک ہے۔ یہ ادراک نور اور تجلی میں کام کرتا ہے گویار وح انسانی کے پاس نظر کے تین لینس (Lens) ہیں۔ ایک نظر مادی دنیا میں کام کرتی ہے۔ دوسری نظر نور میں کام کرتی ہے۔ تیسری نظر تجلی میں کام کرتی ہے۔

کائنات کے ان تینوں مقامات میں عالمین آباد ہیں۔ ہر مقام میں اسمائے اللہ یہ کے نظام جاری وساری ہیں۔ اسمائے اللہ یک تجلیوں کی معین مقداریں کائنات کے تمام نظام کو سنجالے ہوئے ہیں۔ ہر مقام میں تجلیوں کی مختلف مقداریں کام کررہی ہیں۔ ان ہی مقداروں کے تعین سے کائناتی نظام قائم ہے اور کائناتی نظام فارمولوں سے مرکب ہے۔ یہ فارمولے تجلی کے لینس سے دیکھے جاسکتے ہیں۔ نور کے لینس سے ان فارمولوں سے بنی ہوئی اشیاء کی باطنی اشکال دیکھی جاسکتی ہیں اور مادی لینس سے شے کا ظاہری





جسم سامنے آجاتا ہے۔اس طرح ایک شے کا وجود عجلی، نور اور مادی تینوں عالمین میں پایا جاتا ہے بیعنی کا ئنات تین مقامات پر مشتمل ہے۔

ایک مقام ہر وقت ہماری نظر کے سامنے رہتا ہے جبکہ باقی دومقامات نظر سے او جبل رہتے ہیں۔ جو مقامات نظر سے او جبل رہتے ہیں وہ ادراک ہیں وہ ہمارالا شعور ہے۔ لا شعور میں روح کی جو نظر کام کررہی ہے اور روح کے پر توں کے جو ادراک کام کررہے ہیں وہ ادراک مستقل شعور کو اطلاع دیتے ہیں۔ روح کاہر پرت اللہ تعالی کے حکم پر حرکت میں ہے چنانچہ اس حرکت کی اطلاع لا شعور سے شعور میں منتقل ہوتی ہیں وہ وہ کی جبریں ہما گیا ہے۔ جلی کے پرت سے جو خبریں شعور میں منتقل ہوتی ہیں وہ وہ کی ہے۔

بچل کے دائرے میں براہ راست تفکر سے کا ئنات کی نزولی حیثیت کا مشاہدہ ہوتا ہے۔ روح کو اللہ تعالی نے تخلیقی علوم عطافر مائے ہیں۔ بچلی جب روح کے لطائف سے گزرتی ہے توروح کی فکر اسے تخلیقی شکل میں ڈھال دیتی ہے۔ یہ صورت نور اور روشنیوں میں ہوتی ہے اور پھر مادی جسم اختیار کرکے نظر کے سامنے آجاتی ہے۔ جب لا شعور اور شعور دونوں کی رفتار ایک ہوجاتی ہے لیعنی روح کے تینوں دائرے بیک وقت حرکت میں آجاتے ہیں توان کا در میانی فاصلہ ختم ہوجاتا ہے۔ تجلیوں کا نزول براہ راست شعور میں ہونے لگتا ہے۔ ایسی صورت میں بچلی کا شعور غالب آ جاتا ہے ، اللہ کا تفکر غالب اور بندے کا شعور مغلوب ہوجاتا ہے۔

پنیمروں کے اندر بخلی کا انتہائی لطیف ترین ادراک کام کرتاہے۔ وہ اللہ تعالیٰ کے تفکر کو اپنی روح کے ادراک کے ذریعے جان لیتے ہیں۔
میں۔ان کے اوپر روح کے لطیف حواس غالب آ جاتے ہیں اور مادی دنیا میں بھی وہ روح کے حواس کے ساتھ زندگی گزارتے ہیں۔
بیلی۔ان کے اوپر روح کے لطیف حواس غالب آ جاتے ہیں اور مادی دنیا میں بھی وہ روح کے حواس کے ساتھ زندگی گزارتے ہیں۔
بیلی۔ان کے اوپر روح کے لطیف حواس غالب آ جاتے ہیں اور مادی دنیا میں بھی وہ روح کے حواس کے ساتھ زندگی گزارتے ہیں۔
بیلی۔ بیلی۔ بیلیہ اللہ کی ذات کا عکس ہے۔ جلی اللہ کا حجاب ہے ،اس حجاب کے بغیر کوئی بھی اللہ کو نہیں دیکھ سکتا اور نہ کی در حقیقت اللہ نہیں ہے۔ بیلیہ اللہ کی ذات کا عکس ہے۔ بیلیہ اللہ کی در حقیقت اللہ میکن ہے۔

روح کی نظر ہرشے کو تخلیقی صورت میں دیکھتی اور پہچانتی ہے کیونکہ جب تک کوئی شے تخلیقی صورت نہیں اختیار کرتی اس کانام اور اس کی شاخت نہیں ہو سکتی۔ روح امر ربی ہے، انسان کی روح اللہ کے امر کوسارے عالمین میں پھیلانے والی ہے۔ پہلے روح خود امر کی شاخت نہیں ہو سکتی۔ روح امر ربی ہے، انسان کی روح اللہ کے امر کوسارے عالمین میں پھیلانے والی ہے۔ پہلے روح خود امر کی تخلیوں کی ماہیت حاصل کرتی ہے۔ وہ پروگرام جو کمپیوٹر میں فیڈ کیا جاتا ہے وہ محض نمبر اور الفاظ یعنی فار مولے کی شکل میں ہوتا ہے۔ اس طرح ہوتا ہے۔ اس طرح کے ساتھ بہجانی جاتی ہے۔ اس طرح کے ساتھ بہجانی جاتی ہے۔

اللہ کی جانب سے جو تجلیاں روح پر نازل ہوتی ہیں اسے روح میں مجلی کا دائرہ اپنے اندر جذب کرلیتا ہے۔ یہ تجلیاں اللہ کے تفکر کی متعین مقداریں ہیں۔ مقدار کا کنات کا کوئی نہ کوئی فار مولا ہے۔ روح میں اس فار مولے کی ماہیت ظاہر ہو جاتی ہے یعنی تخلیق کا باطن سامنے آجاتا ہے۔ اس میں اسمائے اللہ یہ کی روشنیوں اور ان کی حرکات و نظام کی مکمل تفصیل ہے اور پھر روشنیوں کے دائرے





میں شے کا جسم تخلیق ہوتا ہے۔ یہ جسم اپنے اندر فیڈ کئے ہوئے پروگرام کے مطابق اپنی حرکات وافعال انجام دیتا ہے۔ کسی شخص کے اندراس کے انفرادی شعور کے ساتھ ساتھ نوع کاذبن اور کا ئنات کا شعور بھی موجود رہتا ہے۔ نوع سے مراد ابتدائے آفرینش سے لئے اندراس کے انفرادی شعور میں آنے والے افراد ہیں۔ نوع کے محسوسات کا اجتماع فرد کے شعور میں نہیں بلکہ نوع کے ذبن میں ہوتا ہے اور پہیں سے شعور کو منتقل ہوتا ہے۔

مثال کے طور پر ایک شخص کتابت کافن سیکھنا چاہتا ہے جب وہ اس فن کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور مروجہ قواعد وضوابط کے تحت اس فن کو اپنے اندر جذب کرنے کی کوشش کرتا ہے تو وقت مقررہ کے بعد اس قابل ہو جاتا ہے کہ اپنے ارادے سے اس فن کا مظاہرہ کر سکے۔

مطلب ہے کہ اس نے اپنے اندر موجود ایک صلاحت کو حرکت میں لا کر شعور کا حصہ بنالیا، اسی طرح وہ اپنی نوع کے کسی علم یا فن کو سیکھ لیتا ہے۔ یہ صلاحیت انسان کے نوعی ذہن میں محفوظ ہوتی ہے اور یہیں سے منتقل ہو کر شعور کا حصہ بن جاتی ہے۔ اسی طرح جب کوئی شخص اپنی نوع کے ذہن یا کا کناتی ذہن کو بیدار کرناچا ہتا ہے تو وہ اپنی کو شش میں کم و بیش اسی طرح کامیاب ہو جاتا ہے جس طرح وہ نوعی ذہن کو متحرک کرنے میں کامیاب ہے۔

اگرانفرادی شعور کی تمام کیفیات نوع کے شعور میں جذب کردی جائیں توانفرادی شعور نوع کے شعور میں تحلیل ہو جاتا ہے اور وہ نوع انسانی کے مجموعی شعور سے رابطہ عاصل کر لیتا ہے۔ وہ مظاہر کو وسیلہ بنائے بغیر اپناخیال کسی بھی شخص کو پہنچا سکتا ہے چاہے وہ کتنے ہی فاصلے پر کیوں نہ ہو۔ اسی طرح وہ اس کے خیال کو وصول بھی کر سکتا ہے۔ خیالات کے اس علم سے تسخیر و تعمیر شخصیت کے بہت سے کام لئے جاسکتے ہیں۔ عرف عام میں اسی علم کو انتقال خیال کہتے ہیں۔ اگر انفرادی شعور ترقی کرکے کا ننات کے شعور سے ہم آ ہنگ ہو جائے تو وہ تمام مخلوق کے اجتماعی شعور سے آگاہی حاصل کر لیتا ہے۔ حیوانات، جمادات، جنات اور فرشتوں کی حرکات و سکنات معلوم کی جاسکتی ہیں۔ سیار وں اور ساوی نظاموں کامشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔

اگر کسی شخص کا انفرادی ذہن، نوعی ذہن اور اس کے بعد کا ئناتی ذہن میں داخل ہوجائے تو وہ پوری کا ئنات کا مطالعہ کر سکتا ہے کیو نکہ کا ئنات میں ایک ہی شعور کار فرماہے اور اس کے ذریعے ہر لہر دوسری لہر کے معانی سمجھتی ہے چاہے یہ دولہریں کا ئنات کے دو
کناروں پر واقع ہوں۔ چنانچہ اگر ہم اپنی توجہ کے ذریعے شعور کو پس پر دہ کام کرنے والے دونوں ذہنوں میں جذب کر دیں توان دونوں کو بالکل اسی طرح سمجھ سکتے ہیں جس طرح اپنی شعوری واردات و کیفیات سے واقف ہیں۔





تفكر

ار تکاز توجہ کے ذریعہ اپنے سیارے اور دوسرے سیاروں کے آثار واحوال کامشاہدہ کیا جاسکتاہے۔ انسانوں، حیوانوں، جنات اور فرشتوں کی حرکات و سکنات اور جمادات کی اندرونی تحریکات معلوم کی جاسکتی ہیں۔ مراقبہ کی مسلسل مشق،ار تکاز توجہ کا باعث بنتی ہے اور شعور کا بُناتی ذہن میں محفوظ کر دیتا ہے۔ ہے اور شعور کا بُناتی ذہن میں محفوظ کر دیتا ہے۔

قرآن میں وہ تمام آیات جن میں غیب سے متعلق امور بیان ہوئے ہیں،ان کا مقصد یہ ہے کہ آد می ان حقائق کو اپنے شعور میں اس طرح راسخ کرلے کہ ذرہ بھر بھی شک باقی نہ رہے اور آد می یقین کے درجہ میں پہنچ جائے۔ یہی یقین آد می کومشاہدے تک پہنچادیتا ہے۔اولیاءاللہ کے نزدیک یہی مرتبہ زبانی اقرار کے بعد قلب کی تصدیق ہے یعنی آد می اپنے قلب کی آئھ سے ان باتوں کامشاہدہ حاصل کرلے جو اس کا ایمان ہیں۔

یقین کی کیفیت کوشعور کا جزو بنانے کے لئے اہل اللہ نے اپنے شاگردوں کو مراقبہ تعلیم کیا ہے۔ مراقبہ کے ذریعے کسی حقیقت کو قلب پراس طرح محیط کیاجاتا ہے کہ روح کی آنکھ کھل جائے اور آدمی حقیقت کو اپنے سامنے مجسم ومتشکل دیکھ لے۔

تفکر کا تجزیہ کرنے سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ تفکر ایک ذہنی عمل ہے جس میں انسان اپنے تمام تر تواہمات اور خیالات سے دست بردار ہو کر کسی خیال، کسی نقط یا کسی مشاہدے کی گہرائی میں سفر کرتا ہے۔اہل تصوف اور روحانیت نے جب تفکر کوایک مثق کی صورت دی اور اس کے لئے مختلف قاعدے اور آ داب مقرر کئے تواس کا اصطلاحی نام مراقبہ ہو گیا۔

فکر انسانی میں الیی روشنی موجود ہے جو کسی ظاہر کے باطن کا، کسی ظہور کے غیب کامشاہدہ کر سکتی ہے اور غیب کامشاہدہ ظاہر میں موجود کسی چیز کی تخلیل میں کامیاب ہو جاتا ہے۔ بالفاظ دیگر ہم کسی چیز کے باطن کو دیکھ لیس تو پھر اس کے ظاہر کا پوشیدہ رہنا ممکن نہیں۔ اس طرح ظاہر کی وسعتیں ذہن انسانی پر مکشف ہو جاتی ہیں اور یہ جاننے کے امکانات پیدا ہو جاتے ہیں کہ ظاہر کی ابتداء کہاں سے ہوئی ہے۔

یہ انبیائے ربانی کاطریق ہے کہ وہ باطن سے ظاہر کو تلاش کرتے ہیں۔ باطن میں تفکر کرنے سے بالآخر ذہن اس روشنی سے منور ہو جاتا ہے جس سے مخفی حقائق مشاہدے میں آتے ہیں۔ حضور علیہ الصلواۃ والسلام نے اس روشنی کو نور فراست کہا ہے۔ آپ کا ارشاد عالی مقام ہے، مومن کی فراست سے ڈرو کہ وہ اللہ کے نور سے دیکھتا ہے۔

فکر کاار تکاز ظاہری و باطنی دونوں علوم میں ضروری ہے۔ جب تک فکر میں ذوق، شوق، تجسس اور گہرائی کی قوتیں پیدائہیں ہوتیں ہم کسی بھی علم کو نہیں سکھ سکتے۔ اسی طرح روح کے علم کو حاصل کرنے کے لئے بھی ضروری ہے کہ آدمی اپنی فکری صلاحیتوں کو





ایک نقطہ پر جمع کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو۔ جب کوئی شخص ارادے اور عمل کی پاکیزگ کے ساتھ تفکر کرتا ہے تو نقطہ فکر کھل جاتا ہے اور اس کی معنویت یااس کا باطن سامنے آ جاتا ہے۔

قرآن پاک میں اللہ نے جگہ جگہ اپنی نشانیوں کی طرف اشارہ کیاہے اور ان پر تفکر کرنے کا تھم دیاہے۔ نشانی دراصل ظاہری حرکات یامظہر کانام ہے اور غور و فکر کرنے کی طرف توجہ دلانااس بات کی نشاند ہی کرتاہے کہ پس پردہ ایسے عوامل موجود ہیں جن کو سمجھ کر آدمی حقیقت کاعلم حاصل کر سکتاہے۔ دراصل تمام طبعی علوم اور مادی مظاہر روحانی قوانین پر قائم ہیں، توجہ اور تفکر کے ذریعے ان قوانین کاعلم حاصل کیا جاسکتاہے۔

محدر سول الله علیہ الصلوٰۃ والسلام کاار شاد گرامی ہے، جس نے اپنے نفس کا عرفان حاصل کر لیااس نے اپنے رب کو پہچان لیا۔ انسانی نفس، انا یار وح الیمی صفات کا مجموعہ ہے جو پوری کا تئات کی ترجمانی کرتا ہے۔ اسی لئے انسان کو خلاصۂ موجودات بھی کہا جاتا ہے۔ قرآن پاک میں الله تعالی اپنے بارے میں فرماتے ہیں، ہم تمہاری رگ جان سے زیادہ قریب ہیں۔ جب کوئی شخص اپنی روح کی صلاحیتوں اور صفات کو تلاش کرتا ہے تواس پر تخلیق کے راز منکشف ہو جاتے ہیں۔

عرفان نفس بالآخر ذہن میں ایس روشنی پیدا کر دیتا ہے جو خالق کی پیچان کا باعث بن جاتی ہے۔اللہ تعالی فرماتے ہیں،وہ تمہارے نفسوں کے اندر ہے،تم دیکھتے کیوں نہیں۔ یہ بھی بشارت دی گئی ہے کہ ہم عنقریب انہیں آ فاق اور انفس میں اپنی نشانیوں کامشاہدہ کرائیں گے۔عرفان نفس کاراستہ نبیوں اور رسولوں سے نوع انسانی کو منتقل ہوا ہے۔ نور نبوت سے فیض یافتہ حضرات نے جن طرزوں پر چل کرنفس کاعرفان حاصل کیااس میں مراقبہ کو نمایاں مقام حاصل ہے۔

مراقبہ ایک قلبی عمل ہے جو لفظ رقیب سے ماخوذ ہے۔ رقیب اسائے اللی میں سے ایک اسم ہے جس کے معنی نگہبان، پاسبان کے ہیں۔ مطلب بیہ ہے کہ اپنے ذہن کی اس طرح نگہبانی کی جائے کہ وہ معکوس خیالات، پریشان افکار سے قطعی الگ ہو کر اللہ کی طرف متوجہ ہو جائے۔ رقیب کے دوسرے معنی منتظر کے بھی ہیں اس معنی میں مراقبہ کی تعریف بیہ ہے کہ آدمی ظاہری حواس کو ایک مرکز پر جمع کرکے اپنی روح یاباطن کی طرف متوجہ ہو جائے تاکہ اس کے اوپر روحانی دنیا کے معانی واسر ارروشن ہو جائیں۔

## مذاهب عالم

د نیا میں رائج وسیع مذاہب چار ہیں۔ عیسائیت، بدھ مت، اسلام اور ہندومت۔ ان تمام مذاہب کی تعلیمات یاان کے بانیوں کی زندگیوں میں مراقبہ کو نمایاں مقام حاصل ہے۔ حضرت موسیٰ نے چالیس رات کوہ طور پر غور و فکر (مراقبہ) کیا۔ حضرت عیسیٰ نے





یہ بھی فرمایا ہے کہ خدا کی باد شاہت تمہارے اندر ہے، اسے اپنے اندر تلاش کرو۔اسلام اور حضرت محمد رسول الله علیہ الصلوق والسلام کی حیات طیبہ میں غار حراکے مراقبہ کواہمیت حاصل ہے۔

ہمگوت گیتااہل ہند کی مقدس کتاب ہے۔ گیتامیں شری کرشن جی اور راجہ ارجن کے وہ مکالمات درج ہیں جو مہابھارت کی جنگ سے قبل ارجن نے کرشن جی سے قبل ارجن نے کرشن جی کئے اور شری کرشن جی کرشن جی ہوئی ہے مطابق ان کے جوابات دیئے۔ راجہ ارجن نے کرشن جی سے بوچھا، آپ ذہن پر قابو (مراقبہ) حاصل کرنے کی بات کرتے ہیں، آپ خود کو پہچانے کی بات کرتے ہیں لیکن میں اپنے ذہن کو بے حد منتشر پاتاہوں۔ شری کرشن جی نے فرمایا۔۔۔جوتم کہہ رہے ہو، صبح ہے لیکن مناسب ذرائع اختیار کرکے، استغناء کا عمل اپناکر اور مسلسل مراقبہ کے ذریعے منتشر ذہن کیسو کیا جاسکتا ہے۔

یو گاہند ومت سے ماخو ذہے۔ دوہزار تین سوسال پہلے'' پتانجلی مہار شی' نے اپنی کتاب'' یو گاسو ترا'' میں یو گا کا فلسفہ پیش کیا تھا۔ یو گا کی مشقوں میں جسمانی صحت کے لئے ورزشیں اور روحانی صلاحیتوں کو متحرک کرنے کے لئے مراقبہ کے بارے میں تفصیلات جمع کی گئی ہیں۔ مہاتما بدھ کی زندگی میں بھی مراقبہ کو نمایاں مقام حاصل ہے۔

مہاتمابدھ جب اپنی سلطنت کو خیر باد کہہ کر معرفت اور حقیقت کی تلاش میں نکلے تو آپ نے چھ سال تک سخت ریاضتیں کیں اور بالآخر ''گیا'' کے مقام پر ایک گھنے درخت کے بنچ مراقبہ میں بیٹھ گئے۔ بدھاصاحب مسلسل چالیس دن تلاش حق میں مراقب رہے۔ شیطانی قو توں نے طرح طرح کے روپ میں ظاہر ہو کر خلل اندازی کی لیکن آپ ثابت قدم رہے۔ روایت کے مطابق انتالیسویں رات آپ کو گیان مل گیا اور معرفت کی روشنی ظاہر ہو گئے۔ مہاتما بدھ کی تعلیمات میں جو آٹھ بنیادی ذکات بیان کئے جاتے ہیں ان میں آٹھوال نکتہ فکر کی پاکیزگی اور مراقبہ ہے۔

ایسا نہیں ہے کہ مراقبہ کے لئے آئکھیں بند کی جائیں اور ایک دن یا چند دنوں میں وہ سارے تجربات ومشاہدات سامنے آجائیں جو مراقبہ کا حاصل ہیں مسلسل مثق اور دلچیپی کے ذریعے کوئی شخص درجہ به درجہ مراقبہ کی دنیا میں سفر کرتا ہے۔ پہلے پہل ذہنی مرکزیت نہیں ہوتی لیکن مثق کے نتیجے میں کیسوئی حاصل ہو جاتی ہے۔

تصور

عام طور پرلوگ اس الجھن کا شکار ہوجاتے ہیں کہ مراقبہ میں تصور کا مطلب کیاہے یا تصور کس طرح کیاجاتا ہے۔ تصور کا مطلب سے سمجھاجاتا ہے کہ آئکھوں سمجھاجاتا ہے کہ آئکھیں بند کر کے کسی چیز کو دیکھاجائے مثلاًا گر کوئی شخص روحانی استاد کا تصور (تصور شیخ) کرتا ہے تو وہ بند آئکھوں سے استاد کے جسمانی خدوخال یا چیرے کے نقوش دیکھنے کی کوشش کرتا ہے۔ کوئی شخص روشنیوں کا مراقبہ کرتا ہے تو بند آئکھوں





سے روشنیوں کو دیکھنا چاہتا ہے۔ یہ عمل تصور کی تعریف میں نہیں آتا بلکہ اس کا مطلب یہ ہوگا کہ ایک شخص بند آ نکھوں سے کسی چیز کو دیکھنے کی کوشش کررہاہے چونکہ دیکھنے کا عمل ساقط نہیں ہوااس لئے تصور قائم نہیں ہوگا۔

تصورے مرادیہ ہے کہ آدمی ہر طرف سے ذہن ہٹاکر کسی ایک خیال میں بے خیال ہو جائے۔ اس خیال میں کسی قسم کے معانی نہ پہنائے اور نہ کچھ دیکھنے کی کوشش کرے۔ مثال کے طور پرا گر دوحانی استاد کا تصور کیا جائے تو اس کا طریقہ یہ ہے کہ آدمی آئکھیں بند کر کے اس خیال میں بیٹھ جائے کہ میں شخ کی طرف متوجہ ہوں یامیری توجہ کا مرکز شخ کی ذات ہے۔ شخ کے جسمانی خدوخال یا چرے کے نقوش کو دیکھنے کی کوشش نہ کی جائے۔ اسی طرح روشنیوں کا مراقبہ کرتے ہوئے محسوس کیا جائے کہ میرے اوپر روشنیاں برس رہی ہیں۔ روشنی کیا ہے اور روشنی کا رنگ کس طرح کا ہے اس طرف ذہن نہ لگا یاجائے۔

مبتدی کواس وقت شدید ذہنی پریشانی کاسامنا کر ناپڑتا ہے جب اسے مراقبہ میں إد هر اُد هر کے خیالات آتے ہیں۔ مراقبہ شروع کرتے ہی خیالات کا بچوم ہوجاتا ہے۔ ذہن کو جتنا پر سکون کرنے کی کوشش کی جاتی ہے خیالات زیادہ آنے لگتے ہیں یہاں تک کہ اعصابی تھکن اور بیزاری طاری ہو جاتی ہے۔ کبھی خیالات اتنی شدت اختیار کر لیتے ہیں کہ آدمی مراقبہ ترک کردینے پر مجبور ہوجاتا ہے ،وہ سجھنے لگتا ہے کہ اس کے اندر مراقبہ کی صلاحیت ہی نہیں ہے جبکہ یہ بات ایک وسوسہ سے زیادہ کوئی اہمیت نہیں رکھتی۔

ذہن کا کر دار گھوڑ ہے جیسا ہوتا ہے۔ جب گھوڑ ہے کو سدھانا شروع کرتے ہیں تو وہ سخت مزاحمت کرتا ہے لیکن مسلسل محنت کے بعد کامیابی ہو جاتی ہے۔ اس طرح ذہن کو کنڑول کرنے کے لئے مسلسل محنت ضروری ہے۔ اصول و ضوابط کے ساتھ وقت کی پابندی سے مراقبہ کیا جائے تو توت ارادی حرکت میں آ جاتی ہے اور ذہن کا سرکش گھوڑا بالآ خررام ہو جاتا ہے۔

ہماری شعوری زندگی میں ایسی بہت سی مثالیں موجود ہیں جن میں توجہ تمام خیالات کے باوجود زیادہ وقفہ تک کسی ایک نقط پر مرکوز رہتی ہے۔ مثلاً بہت دفعہ ایسا ہوتا ہے کہ ہم کسی پریشانی میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ اس حالت میں اگرچہ ہم زندگی کے کم و بیش سارے اعمال انجام دیتے ہیں لیکن ذہن کے اندر پریشانی کا خیال دستک دیتار ہتا ہے۔ اس خیال میں پریشانی کی شدت گہرائی پر منحصر ہوتی ہے۔ ہم چلتے پھرتے بھی ہیں، کھاتے پیتے بھی ہیں، بات چیت بھی کرتے ہیں، سوتے جاگتے بھی ہیں۔ لیکن ذہنی حالت کا تجویہ کیا جائے تو پیتہ چاتا ہے کہ ذہن کے اندر پریشانی کا خیال متواتر حرکت میں ہے۔ بھی بھی پریشانی کا خیال ذہن پراس قدر غالب آ جاتا ہے کہ ہم ماحول سے اپنار شتہ منقطع کر بیٹھتے ہیں اور گم سم ہوجاتے ہیں۔





جس طرح اوپر بیان کی گئی مثال میں تمام جسمانی افعال اور خیالات کے ساتھ ذہن کسی ایک طرف متوجہ رہتا ہے اسی طرح مراقبہ میں خیالات کے باوجود ذہن کو مسلسل ایک تصور پر قائم رکھاجاتا ہے۔ مراقبہ کرتے وقت مختلف خیالات ارادے اور اختیار کے بغیر ذہن میں آتے ہیں۔ لیکن مراقبہ کرنے والے کو چاہیے کہ خیالات پر توجہ دیئے بغیر اپنے تصور کو جاری رکھے۔

بے ربط خیالات آنے کی بڑی وجہ شعور کی مزاحمت ہوتی ہے۔ شعور کسی ایسے عمل کو آسانی سے قبول نہیں کر تاجواس کی عادت کے خلاف ہو۔ اگر آدمی شعور کی مزاحمت کے آگے ہتھیار ڈال دیتا ہے تو صراط متنقیم سے بھٹک جاتا ہے۔ اگر وہ شعور کی مزاحمت کی پرواہ کئے بغیر مراقبہ جاری رکھتا ہے تو رفتہ رفتہ خیالات کی رومد هم پڑ جاتی ہے اور طبیعت میں الجھن اور بیزار کی ختم ہو جاتی ہے۔ مراقبہ میں کامیاب ہونے کا آسان راستہ یہ ہے کہ خیالات کور دکرنے یا جھٹکنے سے گریز کیا جائے۔

خیالات آئیں گے اور گزر جائیں گے۔اگر خیالات کو بار بارر دکیا جائے تو یہ خیالات کی تکرار بن جاتی ہے اور بار بارکسی خیال کی تکرار سے نہاں پر خیال کا نقش گہر اہو جاتا ہے اور ہو سکتا ہے کہ آد می بہت الجھن اور بیزاری سے مغلوب ہو کر مراقبہ ترک کر دے۔اگر ہم مراقبہ کے فوائد سے آگاہی چاہتے ہیں توجس طرح دوسرے کاموں کے لئے وقت نکال لیتے ہیں مراقبہ کے لئے بھی وقت نکالنا امر لازم ہے۔

اگرہم دن بھر کی مصروفیات کا جائزہ لیں توبہ بات سامنے آ جاتی ہے کہ معاشی اور معاشر تی مصروفیات کے علاوہ ایک قابل ذکر وقفہ بے کار وقت گزار کی، سوچ بچار اور بے مقصد مصروفیات میں گزر جاتا ہے۔ اس کے باوجود ہم شکایت کرتے ہیں کہ اتنی زیادہ مصروفیت ہوتی ہے کہ وقت ہی نہیں ملتا۔ اگر ہم مراقبہ کے ذریعے بچھ حاصل کرناچاہتے ہیں اور چو ہیں گھنٹوں میں سے نصف گھنٹہ بھی نہیں نکال سکتے تودراصل ہم مراقبہ کرناہی نہیں چاہتے۔

مراقبہ ختم کرنے کے بعد کچھ دیر تک مراقبہ کی نشست میں سکون کے ساتھ بیٹھے رہناچاہیے۔ مراقبہ ختم کرتے ہی توجہ کاہد ف تبدیل ہوجاتاہے۔ جس طرح بیدار ہونے کے بعد نیند کی کیفیات قدرے غالب رہتی ہیں اور پھر آہتہ آہتہ مکمل بیداری غالب آجاتی ہو حرح مراقبہ کے بعد کچھ وقفہ تک ذہن کو آزاد چھوڑ کر بیٹھے رہنے سے مراقبہ کی کیفیت آہتہ آہتہ بیداری میں منتقل ہوجاتی ہے۔ جیسے جیسے ذہنی کیسوئی میں اضافہ ہوتاہے باطنی حواس میں حرکت بیدار ہوتی رہتی ہے اور مبتدی شعوری قوت کی مناسبت سے روحانی تجربات اور باطنی مشاہدات سے گزرتاہے۔ قوت اور استعداد کے ان مدارج اور منازل کی تفصیل اس طرح ہے۔





غنود

جب کوئی شخص مراقبہ شروع کرتاہے تواکثراس پر غنودگی یا نیند طاری ہوتی ہے۔ پچھ عرصہ کے بعد ذہن پر جو کیفیت طاری ہوتی ہے۔ پچھ عرصہ کے بعد ذہن پر جو کیفیت طاری ہوتی ہے۔ اسے نہ نیند کانام دیاجا سکتا ہے نہ بیداری کا، یہ خواب اور بیداری کی در میانی حالت ہوتی ہے لیکن شعور پوری طرح باخبر نہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ مراقبہ کا بعدیہ محسوس ہوتا ہے کہ پچھ دیکھا ہے، لیکن کیاد یکھا یہ یاد نہیں رہتا۔ اس کیفیت کوغنود کہاجاتا ہے جو مراقبہ کا بتدائی درجہ ہے۔

ادراك

مراقبہ کی مسلسل مثق سے غنود کی کیفیت کم ہونے لگتی ہے۔ غنود گی طاری ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ مراقبہ کے دوران وارد ہونے والی روشنیوں کو شعور نیند کی کیفیات سے مغلوب نہیں ہو تااور والی روشنیوں کو شعور بیند کی کیفیات سے مغلوب نہیں ہو تااور ذہمن کیسور ہتا ہے تو باطنی اطلاعات موصول ہونے لگتی ہیں۔طالب علم روحانی واردات و کیفیات کوادراک کی سطح پر محسوس کرتا ہے۔

ادراک ایساخیال ہے جولطیف ہونے کے باوجود خدوخال رکھتا ہے۔ ذہن کی پروازان خدوخال کو چھولیتی ہے۔ مثلاً جب کوئی شخص سیب کانام لیتا ہے تو ذہن میں سیب کی تصویر ضرور آتی ہے۔ یہ تصویر ی خدوخال اسنے ملکے ہوتے ہیں کہ نگاہان کامشاہدہ نہیں کرتی لیکن احساسات ان کااحاطہ کر لیتے ہیں۔ بعض او قات مخفی اطلاعات آواز کی صورت میں موصول ہوتی ہیں۔ آواز کی شدت زیادہ نہیں ہوتی لیکن آواز کسی حد تک اطلاع یا منظر کی تشریح کر دیتی ہے۔

ورود

ادراک گہراہو کر نگاہ بن جاتا ہے اور باطنی اطلاعات تصویری خدوخال میں نگاہ کے سامنے آجاتی ہیں۔اس کیفیت کا نام ورود ہے۔
وروداس وقت شروع ہوتا ہے جب ذہنی کیسوئی کے ساتھ ساتھ عنودگی کا غلبہ کم سے کم ہو جائے۔ ذہنی مرکزیت قائم ہوتے ہی
باطنی نگاہ حرکت میں آجاتی ہے، یکا یک کوئی منظر نگاہ کے سامنے آجاتا ہے۔ چونکہ شعوراس طرح دیکھنے کا عادی نہیں ہوتا اس لئے
وقفہ وقفہ سے ذہنی مرکزیت قائم ہوتی ہے اور پھر ٹوٹ جاتی ہے۔ دیکھے ہوئے مناظر میں سے پھھ یاد رہتے ہیں باقی بحول کے
خانے میں جاپڑتے ہیں۔ رفتہ رفتہ آدمی ورود کی کیفیت کا عادی ہو جاتا ہے اور مراقبہ میں واردات و مشاہدات میں اتنی گہرائی پیدا
ہوجاتی ہے کہ آدمی خود کو واردات کا حصہ سمجھتا ہے۔ مشاہدات میں ترتیب قائم ہونے لگتی ہے اور معافی و مفہوم ذہن پر منکشف
ہوجاتے ہیں۔





الهام

بعض لو گوں کی باطنی ساعت باطنی نگاہ سے پہلے کام کرنے لگتی ہے۔ ساعت کے حرکت میں آجانے سے آدمی کو ورائے صوت آوازیں سنائی دیتی ہیں۔ پہلے پہل خیالات آواز کی صورت میں آتے ہیں۔ پھر فضا میں ریکارڈ شدہ مختلف آوازیں سنائی دیتی ہیں۔ بالآخر آدمی کے شعور میں اتنی طاقت آجاتی ہے کہ جد ھر اس کی توجہ جاتی ہے اس سمت کے مخفی معاملات اور مستقبل کے حالات آواز کے ذریعے ساعت میں داخل ہوجاتے ہیں۔ جب بار باریہ عمل ہوتا ہے تو آواز کے ساتھ ساتھ نگاہ بھی کام کرنے لگتی ہے اور تصویری خدو خال نگاہ کے سامنے آجاتے ہیں، اس کیفیت کو کشف کہتے ہیں۔

ابتدائی مرحلے میں کشف ارادے کے ساتھ نہیں ہوتا، یکا یک خیال کے ذریعے آواز کے وسلے سے یا تصویری منظر کی معرفت کوئی بات ذہن میں آجاتی ہے اور پھراس کی تصدیق ہوجاتی ہے۔ کشف کی کیفیت میں ایک مرحلہ ایسا آتا ہے کہ ظاہری اور باطنی حواس ایک ساتھ متحرک رہتے ہیں۔ مراقب کے ذہن میں اتنی سکت پیدا ہو جاتی ہے کہ وہ بیک وقت مادی اور روحانی دنیا کود کھ سکتا ہے۔ اس کیفیت کے وارد ہونے کے لئے ضروری نہیں ہے کہ صاحب مراقبہ کسی جگہ بیٹھ کر آئکھیں بند کرے البتہ یہ کیفیت اختیاری نہیں ہوتی۔ چلتے پھرتے، اچانک طاری ہوجاتی ہے اور ازخود ختم ہوجاتی ہے۔ یہ حالت دن میں کئی بار بھی وارد ہوسکتی ہے اور ربسااو قات ہفتوں میں ایک مرتبہ بھی طاری نہیں ہوتی۔ اس کیفیت کانام الہام ہے۔

سپر

انسان کی روح میں ایک روشنی ایک ہے جو اپنی و سعتوں کے لحاظ سے لا متناہی حدوں تک پھیلی ہوئی ہے۔ اگراس لا متناہی روشنی کی حد بندی کر ناچاہیں تو پوری کا ئنات کو اس لا محدود روشنی میں مقید تسلیم کر ناچ ہے گا۔ بیہ روشنی موجودات کی ہر چیز کا احاطہ کرتی ہے۔ اس کے احاطے سے باہر کسی وہم، خیال یا تصور کا نکل جانا ممکن نہیں۔ روشنی کے اس دائر نے میں جو کچھ واقع ہوا تھا یا بحالت موجود و قوع میں ہے یا آئندہ ہوگاوہ سب ذات انسانی کی نگاہ کے بالمقابل ہے۔

اس روشنی کی ایک شعاع کانام باصرہ (دیکھنے کی قوت) ہے۔ یہ شعاع کائنات کے پورے دائرے میں دور کرتی رہتی ہے۔ یوں کہنا چاہئے کہ تمام کائنات ایک دائرہ ہے اور بیر روشنی ایک چراغ ہے۔اس چراغ کی لوکانام باصرہ ہے۔

جہاں اس چراغ کی لوکا عکس پڑتا ہے وہاں ارد گرداور قرب وجوار کوچراغ کی لود کھے لیتی ہے۔ اس چراغ کی لومیں جس قدر روشنیاں ہیں ان میں در جہ بندی ہے۔ جن چیزوں پر لوکی روشنی ہیت تیز اور کہیں بہت تیز پڑتی ہے۔ جن چیزوں پر لوکی روشنی بہت ملکی ، کہیں تیز اور کہیں بہت تیز پڑتی ہے۔ جن چیزوں پر لوکی روشنی بہت ملکی پڑتی ہے ہمارے ذہن میں ان چیزوں کا تواہم پیدا ہوتا ہے۔ تواہم لطیف ترین خیال کو کہتے ہیں جو صرف ادراک کی





گہرائیوں میں محسوس کیاجاتا ہے۔ جن چیزوں پر لو کی روشنی ملکی پڑتی ہے ہمارے ذہن میں ان چیزوں کا خیال رو نما ہوتا ہے۔ جن چیزوں پر لو کی روشنی تیز پڑتی ہے ہمارے ذہن میں ان چیزوں کا تصور قدرے نمایاں ہو جاتا ہے اور جن چیزوں پر لو کی روشنی بہت تیز پڑتی ہے ان چیزوں تک ہماری نگاہ پہنچ کر ان کود کچھ لیتی ہے۔

شهود

وہم، خیال اور تصور کی صورت میں کوئی چیز انسانی نگاہ پر واضح نہیں ہوتی اور نگاہ اس چیز کی تفصیل کو نہیں سمجھ سکتی۔اگر کسی طرح نگاہ کادائر ہ بڑھتا جائے تو وہ چیزیں نظر آنے لگتی ہیں جن سے نگاہ وہم، خیال اور تصور کی صورت میں روشناس ہے۔شہود کسی روشنی تک خواہ وہ بہت ہلکی ہویا تیز ہو، نگاہ کے پہنچ جانے کا نام ہے۔

شہودالی صلاحیت ہے جو ہلکی سے ہلکی روشنی کو نگاہ میں منتقل کردیتی ہے تا کہ ان چیزوں کو جواب تک محض تواہم تھیں، خدوخال، شکل وصورت، رنگ اور روپ کی حیثیت میں دیکھاجا سکے۔روح کی وہ طاقت جس کانام شہود ہے وہم کو، خیال کو یاتصور کو نگاہ تک لاتی ہے اوران کی جزئیات کو نگاہ پر مکشف کردیتی ہے۔شہود میں روح کا برقی نظام بے حد تیز ہوجاتا ہے۔

حواس میں روشنی کا ذخیر ہاس قدر بڑھ جاتاہے کہ اس روشنی میں غیب کے نقوش نظر آنے لگتے ہیں۔ یہ مرحلہ شہود کا پہلا قدم ہے۔اس مرحلے میں سارے اعمال باصرہ یا نگاہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ یعنی صاحب شہود غیب کے معاملات کو خدوخال میں دیکھتا ہے۔

ساعت

قوت بصارت کے بعد شہود کادوسرامر حلہ ساعت کا حرکت میں آناہے اس مر حلہ میں کسی ذی روح کے اندر کے خیالات آواز کی صورت میں شہود کی ساعت تک پہنچنے لگتے ہیں۔

شامهاوركمس

شہود کا تیسر ااور چو تھادر جہ یہ ہے کہ صاحب شہود کسی چیز کوخواہ اس کا فاصلہ لا کھوں برس کے برابر ہو، سونگھ سکتا ہے اور چھو سکتا ہے۔ ایک صحابی نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی بارگاہ میں اپنی طویل شب بیداری کاتذکرہ کرتے ہوئے بتایا کہ یار سول الله علیہ الصلوٰۃ والسلام! میں فرشتوں کو آسمان میں چلتے پھرتے دیجھا تھا۔ آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا، اگرتم شب بیداری کو قائم رکھتے تو فرشتے تم سے مصافحہ کرتے۔ دور رسالت علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اس واقعے میں شہود کے مدارج کا تذکرہ موجود





ہے۔ فرشتوں کامشاہدہ باصرہ سے تعلق رکھتاہے اور مصافحہ کرنا، کمس کی قوتوں کی طرف اشارہ ہے جو باصرہ کے بعد بیدار ہوتی ہیں۔

شہود کے مدارج میں ایک کیفیت وہ ہے کہ جب جسم اور روح کی وار دات و کیفیات ایک ہی نقطہ میں سمٹ آتی ہیں اور جسم روح کا تھم قبول کرلیتا ہے۔اولیاءاللہ کے حالات میں اس طرح کے بہت سے واقعات موجود ہیں۔

مثلاً ایک قریبی شاسانے حضرت معروف کرخی کے جسم پر ایک نشان دیکھ کر پوچھا کہ کل تک تو یہ نشان موجود نہیں تھا آج کسے پڑگیا۔ حضرت معروف کرخی نے فرمایا کہ کل رات میں حالت نماز میں تھا کہ ذہن خانہ کعبہ کی طرف چلا گیا، میں خانہ کعبہ پہنچ گیا اور طواف کے بعد جب چاہ ذم زم کے قریب پہنچاتو میر اپیر پھسل گیااور میں گرپڑا، مجھے چوٹ گی اور یہ اس کا نشان ہے۔

اسی طرح ایک بارابدال حق حضور قلند بابااولیاء کے جسم پر زخم کاغیر معمولی نشان دیکھ کر عظیمی صاحب نے اس کی بابت دریافت کیا۔ حضور قلندر بابااولیاء نے بتایا کہ رات کوروحانی پرواز کے دوران دوچٹانوں کے درمیان سے گزرتے ہوئے جسم ایک چٹان سے گکراگیا جس کی وجہ سے بیرزخم آگیا۔

جب شہود کی کیفیات میں استحکام پیدا ہو جاتا ہے تو عارف علم غیبی دنیا کی سیر اس طرح کرتا ہے کہ وہ غیب کی دنیا کی حدود میں چاتا پھرتا، کھاتا پیتا اور وہ سارے کام کرتا ہے جو اس کے نورانی مشاغل کہلا سکتے ہیں۔ ایسان وقت ہوتا ہے جب مراقبہ کی مشق کے ساتھ ساتھ آدمی کے ذہن میں دنیا کی کوئی فکر لاحق نہیں ہوتی۔ یہاں وہ مکان کی قید و بند سے آزاد ہوتا ہے۔ اس کے قدم زمان کی ابتداء سے زمان کی انتہا تک ارادے کے مطابق الحصے ہیں۔ جب انسان کا نقطہ ذات مراقبہ کے مشاغل میں پوری معلومات حاصل کرلیتا ہے تواس میں اتنی وسعت پیدا ہو جاتی ہے کہ زمان کے دونوں کناروں ازل اور ابد کو چھو سکتا ہے اور ارادے کے تحت اپنی قوتوں کا استعمال کر سکتا ہے۔ وہ ہزاروں سال پہلے کے یاہزاروں سال بعد کے واقعات دیکھنا چاہے تودیکھ سکتا ہے کیونکہ ازل سے ابد تک در میانی حدود میں جو پچھ پہلے سے موجود تھا یا آئندہ ہوگا، اس وقت بھی موجود ہے۔ شہود کی اس کیفیت کو عارفوں کی اصطلاح تک در میانی حدود میں جو پچھ پہلے سے موجود تھا یا آئندہ ہوگا، اس وقت بھی موجود ہے۔ شہود کی اس کیفیت کو عارفوں کی اصطلاح میں سیر یامعائنہ بھی کہتے ہیں۔

ابدال حق حضور قلندر بابااولیاء کتاب لوح و قلم میں فرماتے ہیں، جب عارف کی سیر شروع ہوتی ہے تو وہ کا نئات میں خارجی سمتوں سے داخل نہیں ہوتا بلکہ وہ اپنے نقطہ ذات سے داخل ہوتا ہے، اسی نقطہ سے وحدت الوجود کی ابتداء ہوتی ہے۔ جب عارف اپنی نگاہ کو اس نقطہ میں جذب کر دیتا ہے توایک روشنی کا دروازہ کھل جاتا ہے وہ اس روشنی کے دروازے سے الیی شاہر اہ میں پہنچ جاتا ہے جس سے لاشار راہیں کا نئات کی تمام سمتوں میں کھل جاتی ہیں۔ اب وہ قدم قدم قدم تمام نظام ہائے شمسی اور تمام نظام ہائے فلکی سے روشناس ہوتا ہے۔ لاشار ساروں اور سیاروں میں قیام کرتا ہے، اسے ہر طرح کی مخلوق کا مشاہدہ ہوتا ہے۔ ہر نقش کے ظاہر و باطن سے ہوتا ہے۔ لاشار ستاروں اور سیاروں میں قیام کرتا ہے، اسے ہر طرح کی مخلوق کا مشاہدہ ہوتا ہے۔ ہر نقش کے ظاہر و باطن سے





متعارف ہونے کاموقع ملتا ہے۔ وہ رفتہ رفتہ کا تئات کی اصلیتوں اور حقیقوں سے واقف ہو جاتا ہے، اس پر تخلیق کے راز کھل جاتے ہیں۔ سب سے پہلے وہ اپنے نفس کو سمجھتا ہے، پھر روحانیت کی طرزیں ہیں اور اس کے ذہن پر قدرت کے قوانین منکشف ہو جاتے ہیں۔ سب سے پہلے وہ اپنے نفس کو سمجھتا ہے، پھر روحانیت کی طرزیں اس کی فہم میں سا جاتی ہیں۔ اسے مجلی ذات اور صفات کا ادر اک حاصل ہو جاتا ہے۔ وہ اچھی طرح جان لیتا ہے کہ اللہ نے جب 'دکن' ارشاد فرمایا تو کس طرح یہ کا نئات ظہور میں آئی اور ظہورات کس طرح و سعت در و سعت مرحلوں اور منزلوں میں سفر کررہے ہیں۔ وہ خود کو بھی ان بی ظہورات کے قافلے کا ایک مسافر دیکھتا ہے۔ یہ واضح رہے کہ مذکورہ سیر کی راہیں خارج میں نہیں کمائیں۔ دل کے مرکز میں جوروشنی ہے اس کی اتھاہ گر ائیوں میں اس کے نشانات ملتے ہیں۔ یہ نہ سمجھا جائے کہ وہ دنیا خیالات اور تصورات کی بے حقیقت دنیا ہے۔ ہر گزایسا نہیں ہے اس دنیا میں وہ تمام اصلیں اور حقیقتیں مشکل اور مجسم طور سے پائی جاتی ہیں۔ وہ تواس دنیا میں پائی جاتی ہیں۔

فنتخ

اعلی ترین شہود کو فتح کہتے ہیں۔اگر کسی شخص کو شہود کا کمال میسر آ جائے تو وہ عالم غیب کامشاہدہ کرتے وقت آ تکھیں بند نہیں رکھ سکتا بلکہ از خود اس کی آ تکھوں پر ایساوز ن پڑتا ہے جس کو وہ بر داشت نہیں کر سکتیں اور کھلی رہنے پر مجبور ہو جاتی ہیں۔ آ تکھوں کے غلاف ان روشنیوں کو جو نقطہ ذات سے منتشر ہوتی ہیں سنجال نہیں سکتے اور بے ساختہ حرکت میں آ جاتے ہیں، جس سے آ تکھوں کے کھلنے اور بند ہونے یعنی پیک جھیکنے کا عمل جاری ہو جاتا ہے۔

جب سیر، شہود یا معائنہ کھلی آئکھوں سے ہونے لگتاہے تواس کو فتے کے نام سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ فتح میں انسان ازل سے ابد تک معاملات کو بیداری کی حالت میں چل پھر کردیکھتا اور سمجھتا ہے۔ کا نئات کے بعید ترین فاصلوں میں اجرام ساوی کو بنتا اور عمر طبعی کو پہنچ کر فناہوتے دیکھتا ہے۔ لا شار کہشانی نظام اس کی آئکھوں کے سامنے تخلیق پاتے ہیں اور لاحساب زمانی دور گزار کر فناہوتے نظر آئے ہیں۔

فتح کاا یک لحمہ بعض او قات ازل تااہد کے وقفے کا محیط بن جاتا ہے۔ ماہرین فلکیات کہتے ہیں کہ ہمارے نظام شمسی سے الگ کوئی نظام ایسا نہیں جس کی روشنی ہم تک کم وہیش پانچ برس سے کم عرصے میں پہنچتی ہو۔ وہ ایسے ستارے بھی بتاتے ہیں جن کی روشنی ہم تک ایک کروڑ سال میں پہنچتی ہے۔ یعنی ہم اس سینڈ میں جس ستارے کود کھے رہے ہیں وہ ایک کروڑ سال پہلے کی ہسئت ہے۔ یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ موجودہ لحمہ ایک کروڑ سال پہلے کا لمحہ ہے۔ یہ بات غور طلب ہے کہ ان دونوں لمحوں کے در میان جو ایک اور بالکل ایک پین ایک کروڑ سال کا وقفہ ہے ، یہ ایک کروڑ سال کہاں گئے۔





معلوم ہوا کہ یہ ایک کروڑ سال فقط طرز ادراک ہیں۔ طرز ادراک نے صرف ایک لمحہ کوایک کروڑ سال پر تقسیم کردیا ہے۔ جس طرح طرز ادراک گزشتہ ایک کروڑ سال کو موجودہ لمحہ کے اندر دیکھتی ہے۔ اسی ہی طرح ادراک آئندہ ایک کروڑ سال کو موجودہ لمحہ کے اندر دیکھتی ہے۔ اسی ہی طرح ادراک آئندہ ایک کروڑ سال کو موجودہ لمحہ کے اندر دیکھ سکتی ہے۔ پس! بیہ تحقیق ہوتا ہے کہ ازل سے ابدتک کا تمام وقفہ ایک لمحہ ہے جس کو طرز ادراک نے ازل سے ابدتک کا تمام وقفہ مکان ہے اور تقسیم کردیا ہے۔ ہم اس ہی تقسیم کو مکان (Space) کہتے ہیں۔ گویا زل سے ابدتک کا تمام وقفہ مکان ہے اور جتنے حوادث کا نئات نے دیکھے ہیں وہ سب ایک لمحہ کی تقسیم کے اندر مقید ہیں۔ یہ ادراک کا اعجاز ہے جس نے ایک لمحہ کو ازل تالبد کا روپ عطاکر دیا ہے۔

ہم جس ادراک کو استعال کرنے کے عادی ہیں وہ ایک لمحہ کی طوالت کا مشاہدہ نہیں کر سکتا، جو ادراک ازل سے ابد تک کا مشاہدہ کہم جس ادراک کو استعال کرنے کے عادی ہیں وہ ایک لمحہ کی طوالت کا مشاہدہ نہیں اور تو کیا سمجھا کیا ہے شب قدر میں ہے، ہم نے یہ اتاراشب قدر میں اور تو کیا سمجھا کیا ہے شب قدر مہم ہے ہر کام پر ۔ امان ہے وہ رات صبح نکلنے تک۔ ہزار مہینے سے۔ اترتے ہیں فرشتے اور روح اس میں اپنے رب کے حکم سے ہر کام پر ۔ امان ہے وہ رات صبح نکلنے تک۔

شب قدر وہ ادراک ہے جوازل سے ابدتک کے معاملات کا انتشاف کرتا ہے۔ یہ ادراک عام شعور سے ساٹھ ہزار گنا یا اس سے بھی زیادہ ہے کیونکہ ایک رات کو ایک ہزار مہینے سے ساٹھ ہزار گنا کی مناسبت ہے۔ اس ادراک سے انسان کا کناتی روح، فرشتوں اور ان امور کا جو تخلیق کے راز ہیں مشاہدہ کرتا ہے۔

انسان کی مادی زندگی مادی جسم کے فناہونے کے بعد ختم نہیں ہوتی۔انسانی اناموت کے بعد مادی جسم کو خیر باد کہہ کرروشنی کا بناہوا جسم اختیار کرلیتی ہے اور مادی دنیاسے ملکوتی دنیامیں منتقل ہو جاتی ہے۔

زندگی ایک نئے زاویہ میں جاری رہتی ہے اور روشن کے جسم کے ذریعے دوسری دنیا میں بھی زندگی کے شب وروز پورے کرتی ہے۔ مرنے کے بعد کی زندگی کواعراف کی زندگی کہتے ہیں۔ بیداری میں مادی حواس کو وقتی طور پر مغلوب کر کے روشنی کے حواس کو خود پر طاری کر لینے کے لئے مراقبہ موت کیا جاتا ہے۔ محمدر سول صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد عالی مقام ہے، مرجاؤ مرنے سے پہلے۔ اس حدیث شریف میں اسی بات کی طرف اشارہ ہے کہ دنیا کی زندگی میں رہتے ہوئے مادی حواس کو اس طرح مغلوب کر لیا جائے کہ آدمی موت کے حواس سے واقف ہو جائے یعنی وہ مادی حواس میں رہتے ہوئے موت کے بعد کی دنیا کا مشاہدہ کر لیا۔

#### مراقبهموت

عظیمی صاحب "مراقبہ موت" کی کیفیات کے حوالے سے فرماتے ہیں، میں نے دیکھا کہ میری آنکھوں کے سامنے اسپر نگ کی طرح چھوٹے اور بڑے دائرے آنا شروع ہو گئے۔ یہ دائرے نہایت خوش رنگ تھے۔ پھر ایک دم اند ھیرا ہو گیادور بہت دور





تقریباً دوسو میل کے فاصلے پر خلاء میں روشنی نظر آئی اور ایک بہت بڑی چہار دیواری میں قلعہ کی طرح دروازہ نظر آیا، میری روح اس دروازے میں داخل ہوگئ، دروازہ میں داخل ہوگر میں نے دیکھا کہ یہاں پوراشہر آباد ہے۔ بلند بالا عمارتیں ہیں۔ لکھوری اینٹول کے مکان اور چکنی مٹی سے بنے ہوئے کچے مکان بھی ہیں۔ دھونی گھاٹ بھی ہے اور ندی نالے بھی۔ جنگل بیابان بھی ہیں اور پیٹول کے مکان اور چکنی مٹی سے بنے ہوئے کچے مکان بھی ہیں۔ دھونی گھاٹ بھی ہے جس میں محلات کے ساتھ ساتھ پھر کے زمانے کے پیولوں سے لدے ہوئے درخت اور باغات بھی۔ ایک ایسی ہے جس میں محلات کے ساتھ ساتھ پھر کے زمانے کے غاروں میں رہنے والے آدم زاد بھی ہیں۔

یہاں اس زمانے کے لوگ بھی ہیں جب آدم بے لباس تھا۔ وہ ستر پوشی کے علم سے بے خبر تھا۔ ان میں سے ایک صاحب نے آگے بڑھ کر مجھ سے پوچھا، آپ نے اپنے جسم پر کپڑوں کا میہ بوجھ کیوں ڈال رکھا ہے۔ صورت شکل سے تو آپ ہماری نوع کے فرد نظر آتے ہیں۔ میہ اس زمانے کے مربے ہوئے لوگوں کی دنیا (اعراف) ہے جب زمین پر انسانوں کے لئے کوئی معاشرتی قانون رائج نہیں تھا۔ مہیں تھا۔ ور لوگوں کے ذہنوں میں ستر یوشی کا کوئی تضور نہیں تھا۔

یہ عظیم الثان شہر جس کی آبادی اربوں کھر بوں سے متجاوز ہے، لا کھوں کروڑوں سال سے آباد ہے۔ اس شہر میں گھوم کر لا کھوں سال کی تہذیب کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔ یہاں ایسے لوگ بھی آباد ہیں جو آگ کے استعال سے واقف نہیں اور ایسے لوگ بھی آباد ہیں جو آگ کے استعال سے واقف نہیں اور ایسے لوگ بھی آباد ہیں جو پتھر کے زمانے کے لوگ کہے جاتے ہیں۔ اس عظیم الثان شہر میں ایسی بستیاں بھی موجود ہیں جس میں آج کی سائنس سے بہت زیادہ ترقی یافتہ تو میں رہتی ہیں۔ جنہوں نے اس ترقی یافتہ زمانے سے زیادہ طاقتور ہوائی جہاز اور میز ائل بنائے تھے۔ امتداد زمانہ نے جن کانام اڑن کھٹولے وغیر ہور کھ دیا۔

اس شہر میں ایسی دانشور قوم بھی آباد ہے جس نے ایسے فار مولے ایجاد کر لئے تھے جن سے کشش ثقل ختم ہو جاتی ہے اور ہزاروں ٹن چٹانوں کا وزن کشش ثقل ختم کر کے چند کلو گرام ہو جاتا ہے۔ لا کھوں سال پرانے اس شہر میں ایسی قومیں بھی محواستر احت یا مبتلائے رنج و آلام ہیں جنہوں نے ٹائم اسپیس کو Less کر دیا تھا اور زمین پر رہتے ہوئے اس بات سے واقف ہو گئے تھے کہ آسمان پر فر شتے کیا کر رہے ہیں اور زمین پر کیا ہونے والا ہے۔ وہ اپنی ایجادات کی مدد سے ہواؤں کارُخ پھیر دیتے تھے اور طوفان کے جوش کو جھاگ میں تبدیل کر دیتے تھے۔

اسی ماورائی خطہ میں ایسے قدسی نفس لوگ بھی موجود ہیں جو جنت میں اللہ کے مہمان ہیں اور ایسے شقی بھی جن کا مقدر دوزخ کا ایند ھن بننا ہے۔ یہاں کھیت کھلیان جن میں اور دکان میں طرح طرح کے ہے۔ ایسے بازار ہیں جن میں دکا نیس تو ہیں لیکن خریدار کوئی نہیں۔ ایک صاحب دکان لگائے بیٹے ہیں اور دکان میں طرح طرح کے ڈب رکھے ہوئے ہیں ان میں سامان کچھ نہیں ہے۔ یہ شخص اداس اور پریشان نظر آتا ہے۔ میں نے پوچھا، بھائی تمہارا کیا حال





ہے۔ بولا، میں اس بات سے عمگیں ہوں کہ مجھے پاپنج سوسال بیٹھے ہوئے ہوگئے ہیں۔ میرے پاس ایک گاہک بھی نہیں آیا ہے۔ تحقیق کرنے پر معلوم ہوا کہ یہ شخص دنیامیں سر مایہ دار تھا، منافع خوری اور چور بازاری اس کاپیشہ تھا۔

برابر کی دکان میں ایک اور آدمی بیٹے اہواہے ، بوڑھا آدمی ہے۔ بال بالکل خشک الجھے ہوئے، چہرے پر وحشت اور گھبراہٹ ہے،
سامنے کاغذاور حساب کتاب کے رجسٹر پڑے ہوئے ہیں۔ یہ ایک کشادہ اور قدرے صاف دکان ہے۔ یہ صاحب کاغذ قلم لئے
رقموں کی میزان دے رہے ہیں اور جب رقموں کا جوڑ کرتے ہیں توبلند آواز سے اعداد گنتے ہیں۔ کہتے ہیں، دواور دوسات، سات اور
دورس، دس اور دس انیس۔ اس طرح پوری میزان کرکے دوبارہ ٹوٹل کرتے ہیں تاکہ اطمینان ہوجائے اب اس طرح میزان دیتے
ہیں۔ دواور تین پانچ، پانچ اور پانچ سات، سات اور نوبارہ۔ مطلب یہ ہے کہ ہر مرتبہ جب میزان کی جانچ کرتے ہیں تو میزان غلط
ہوتی ہے اور جب دیکھتے ہیں کہ رقموں کا جوڑ صحیح نہیں ہے توہ حشت میں چینے ہیں چلاتے ہیں۔ بال نوچتے ہیں اور خود کو کوستے ہیں۔
ہوتی ہے اور جب دیکھتے ہیں کہ رقموں کا جوڑ صحیح نہیں ہے توہ حشت میں چینے ہیں چلاتے ہیں۔ بال نوچتے ہیں اور خود کو کوستے ہیں۔

میں نے بڑے میاں سے پوچھا، جناب! کتنی مدت سے آپ اس پریشانی میں مبتلا ہیں۔ بڑے میاں نے غور سے دیکھااور کہا، میری حالت کیاہے کچھ نہیں بتاسکتا مگر تین ہزار سال ہو گئے ہیں کم بخت سے میزان صحیح نہیں ہوتی۔اس لئے کہ میں زندگی میں لوگوں کے حسابات میں دانستہ ہیر پھیر کرتا تھا، ہد معاملگی میر اشعار تھا۔

علاء سوسے تعلق رکھنے والے ان صاحب سے ملئے۔ داڑھی اتنی بڑی جیسے جھڑ بیر کی جھاڑی، چلتے ہیں تو داڑھی کو اکھٹا کر کے کمر کے گر دلیے لیتے ہیں، اس طرح جیسے پڑکالپیٹ لیاجاتا ہے۔ چلنے میں داڑھی کھل جاتی ہے اور اس میں الجھ کر زمین پر اوندھے گرجاتے ہیں۔ سوال کرنے پر انہوں نے بتایا، دنیا میں لوگوں کو دھو کا دینے کے لئے میں نے داڑھی رکھی ہوئی تھی اور داڑھی کے ذریعے بہت آسانی سے سیدھے اور نیک لوگوں سے اپنی مطلب بر آری کر لیا کرتا تھا۔

سامنے بستی سے باہر ایک صاحب زور زور سے آواز لگارہے ہیں۔اے لوگو! آؤمیں تہہیں اللہ کی بات سناتا ہوں۔اے لوگو! آؤاور سنو، اللہ تعالیٰ کیا فرماتا ہے۔ کوئی بھی آواز پر کان نہیں دھر تالبۃ فرشتوں کی ایک ٹولی اُدھر آ نکلتی ہے۔ بال سناؤ! اللہ تعالیٰ کیا فرماتے ہیں۔ ناصح فوراً کہتا ہے، بہت دیر سے بیاسا ہوں، مجھے پہلے پانی پلاؤ۔ فرشتے کھولتے ہوئے پانی کا ایک گلاس منہ کولگادیتے ہیں۔ ہونٹ جل کر سیاہ ہوجاتے ہیں اور جب وہ پانی پینے سے انکار کرتا ہے تو فرشتے بہی ابلتا اور کھولتا ہوا پانی اس کے منہ پر انڈیل ویتے ہیں۔ ہونٹ جل کر سیاہ ہوجاتے ہیں اور جب وہ پانی پینے سے انکار کرتا ہے تو فرشتے بہی ابلتا اور کھولتا ہوا پانی اس کے منہ پر انڈیل ویتے ہیں۔ فرشتے ہیں اور بلند آواز سے کہتے ہیں، مر دود کہتا تھا، آؤاللہ کی بات سناؤں گا۔ دنیا میں بھی اللہ کے نام کو بطور کاروبار استعال کرتا تھا۔ یہاں بھی بہی کررہا ہے۔ جھلسے اور جلے ہوئے منہ سے ایسی وحشت ناک آوازیں اور چینیں نکلتی ہیں کہ انسان کو سننے کی تاب نہیں۔





اس عظیم الثان شہر میں ایک تنگ اور تاریک گلی ہے۔ گلی کے اختتام پر کھیت اور جنگل ہیں۔ یہاں ایک مکان بناہوا ہے۔ مکان کیا ہے۔ سے چاہ کا کوئی سہارا نہیں ہے۔ ہے۔ بس چار دیواری ہے اس مکان پر کسی ربر نما چیز کی جائی دار حجت پڑی ہوئی ہے۔ دھو پ اور باش سے بچاؤکا کوئی سہارا نہیں ہے۔ اس مکان میں صرف عور تیں ہیں، حجت اتن نچی ہے کہ آدمی کھڑا نہیں ہو سکتا۔ ماحول میں گھٹن اور اضطراب ہے۔ ایک صاحبہ نانگیں پھیلائے بیٹھی ہیں۔ عجیب اور بڑی ہی عجیب بات ہے کہ ٹانگوں سے اوپر کا حصہ معمول کے مطابق ہے اور ٹانگیں دس فٹ لمبی ہیں۔ اس ہیئت کذائی میں دکھے کران سے پوچھا، محتر مہ آپ کسی ہیں، آپ کی ٹانگیں اتن کمبی کیوں ہیں۔ انہوں نے بتایا کہ میں دنیائے فانی میں جب کسی جو بھر کے اس دو سرے گھر جاکر سناتی تھی اور خوب لگائی بجھائی کرتی تھی۔ اب حال سے ہے کہ چلنے پھر نے سے معذور ہوں۔ ٹانگوں میں انگار سے بھر سے ہوئے ہیں۔ ہائے میں جل رہی ہوں اور کوئی نہیں جو مجھے پر ترس

کشف القبور کے مراقبہ میں، میں نے دیکھا کہ چہرے پر ڈراور خوف نمایاں، چھپتے چھپاتے دبے پاؤں ایک شخص ہاتھ میں چھری لئے جارہا ہے۔اف خدایا،اس نے سامنے کھڑے ہوئے آدمی کی پشت میں چھری گھونپ دی اور بہتے ہوئے خون کو کتے کی طرح زبان سے چاٹنے لگا۔ تازہ تازہ اور گاڑھاخون پیتے ہی خون کی قے ہوگئ۔ نجیف اور نزار زندگی سے بیزار کراہتے ہوئے کہا، کاش عالم فانی میں بیہ بات میری سمجھ میں آجاتی کہ غیبت کا انجام یہ ہوتا ہے۔

شکل وصورت میں انسان، ڈیل ڈول کے اعتبار سے دیو۔ قد تقریبا بیس فٹ، جسم بے انتہا چوڑا، قد کی لمبائی اور جسم کی چوڑائی کی وجہ سے کسی کمرے یاکسی گھر میں رہنانا ممکن۔

بس ایک کام ہے کہ اضطراری حالت میں مکانوں کی جھت پر ادھر سے اُدھر اور اُدھر سے ادھر گھوم رہے ہیں۔ بیٹے نہیں سکتے، لیٹ بھی نہیں سکتے، ایک جگہ قیام کرنا بھی بس کی بات نہیں ہے۔ اضطراری کیفیت میں اِس جھت سے اُس جھت پر اور اُس جھت سے اِس جھت پر مسلسل چھلا نگیں لگارہے ہیں۔ بھی روتے ہیں اور بھی بے قرار ہو کر اپنا سرپیٹے ہیں۔ بو چھا، حضرت بیہ س عمل کی پاداش ہے۔ آپ اس قدر غمگیں اور پر بیثان کیوں ہیں۔ جواب دیا، میں نے دنیا میں بتیموں کاحق غصب کر کے عمار تیں بنائی تھیں۔ پیروہی عمار تیں بنائی تھیں۔ بیروہی عمار تیں ہیں، آج ان کے در وازے میرے اوپر بند ہیں۔ لذیذ اور مرغن کھانوں نے میرے جسم میں ہوا اور آگ بھر دی ہے۔ ہوانے میرے جسم کو اتنا بڑا کر دیا ہے کہ گھر میں رہنے کا تصور میرے لئے انہونی بات بن گئی ہے۔ آہ! میا آبا ہوں، میں بھاگنا چاہتا ہوں گرفرار کی تمام راہیں ختم ہو گئیں ہیں۔

بولٹن مار کیٹ سے بس میں سوار ہو کر گھر آر ہاتھا۔ بس میں اس قدر رش تھا کہ لگتا تھا کسی بڑے ڈب میں سامان کی طرح مسافروں کو پیک کر دیا گیا ہے۔ دھوئیں اور جلے ہوئے تیل کے ساتھ آدمیوں کے پسینہ کی بو بھی بس میں بسی ہوئی تھی۔ بس چلنے پر کھڑ کی سے





ہوا کا جھون کا آتا تو متعفن پیدنہ کی بوسے دماغ پھٹنے لگتا۔ بس میں سوار مسافر ایسے بھی تھے جن کے سفید براق لباس سینٹ کی بھینی خوشبواور بدبو خوشبواور بدبو خوشبواور بدبو کے تھے جن میں دوائیوں کی خوشبوموجود تھی۔ خوشبواور بدبو کے اس معطر تھے۔ پچھ لو گول نے سر میں ایسے تیل ڈالے ہوئے تھے جن میں دوائیوں کی خوشبوموجود تھی۔ خوشبواور بدبو کے اندر کے اس امتز ان سے دماغ بھاری ہو گیااور دم گھنے لگا۔ جب بیہ صورت واقع ہوئی توذ ہن میں یکا یک بیہ خیال وار د ہوا کہ آدمی کے اندر اس قدر تعفن کیوں ہے۔

ذہن اس خیال پر مر کو زہوگیا۔ مرکزیت سے قدر بڑھی کہ آئکھیں خمار آلود ہو گئیں اور آہتہ آہتہ یہ خمار غنود گی میں تبدیل ہوتا چلا گیا۔ دیکھا کہ ایک گول دائرہ ہے۔ اس گول دائرے ہے اور کوئی ہے۔ توس و قرح کے ان مختلف رنگوں سے بناہوا ہے۔ کوئی دائرہ مختلف رنگوں سے بناہوا ہے۔ کوئی دائرہ مختلف رنگوں میں ذہن کی دلی ہے۔ توس و قرح کے ان رنگوں میں ذہن کی دلی ہے۔ توس و قرح کے ان رنگوں میں ذہن کی دلی ہے۔ توس و قرح کے ان رنگوں میں تبدیل ہو گئے اور یہ بات منکشف ہوئی کہ ہر ذی روح دراصل ان چھ نقطوں کے اندر زندہ ہے۔ ان چھ دائرے چھ روشن نقطوں میں تبدیل ہو گئے اور یہ بات منکشف ہوئی کہ ہر ذی روح دراصل ان چھ نقطوں کے اندر زندہ ہے۔ ان چھ نقطوں کو جب اور زائد گہرائی میں دیکھا تو نقطوں کے در میان فاصلہ قائم ہوگیا۔ پہلا نقطہ سر کے نیچ میں نظر آیا، دوسر انقطہ یہیشانی کی جگہ، تیسر انقطہ دائیں پیتان کے بیچ ، چو تھا نقطہ سینے کے نیچ میں، پانچواں نقطہ دل کی جگہ اور چھٹا نقطہ ناف کے مقام پر دیکھا۔ ناف کے مقام پر جو نقطہ موجود تھا اس میں تاریکی غالب تھی اور اس میں تعفن کا احساس نمایاں تھا۔ بڑی جمرت ہوئی کہ اس قدر روشن اور تابناک نقطوں کے ساتھ یہ کثیف تاریک اور متعفن نقطہ کیوں ہے۔ ذبین اس کھوج میں لگ گیا۔ اب میر کی حالت یہ تھی کہ ذبین جسم کو چھوڑ چکا تھا۔ گوشت پوست کے جسم کی حیثیت ایک غالی لفافہ کی تھی۔ یہ اس بی نہیں رہا کہ میں بس میں سفر کر رہاہوں۔

اب میں پوری طرح مراقبہ کے عالم میں تھا۔ مراقبہ میں دیکھا کہ ہر آدمی کے کند ھوں پر دودوفر شتے موجود ہیں اور یہ کچھ لکھ رہے ہیں۔ لیکن لکھنے کی طرزیہ نہیں ہے جو ہماری دنیا میں رائج ہے نہ ان کے ہاتھوں میں قلم ہے نہ سامنے کسی قسم کا کاغذہ ہے۔ فرشتوں کا ذہن کوئی بات نوٹ کر تاہے اور وہ بات فلم کی طرح ایک جھلی پر نقش ہو جاتی ہے۔ نقش و نگار کی صورت یہ ہے کہ مثلاً ایک آدمی کے ذہن میں ذخیر ہاندوزی اور منافع خوری ہے۔

دوسرے آدمی کے ذہن میں ایذار سانی اور حسد کے جذبات متحرک ہیں۔ تیسرا آدمی کسی کو قتل کرنے کے دریے ہے۔ یہ آدمی قتل کر نابہت قتل کرنا بہت قتل کرنا بہت فتل کرنا ہوت کے ارادے سے گھرسے باہر نکلا۔ ایک فرشتے نے فوراً اس کے ذہن میں ترغیب کے ذریعہ یہ بات ڈالی کہ قتل کرنا بہت بڑا جرم ہے اور جان کا بدلہ جان ہے۔ لیکن اس آدمی نے اس ترغیب کو درخور اعتنا نہیں سمجھا اور قدم بفترم اپنے ارادے کو پورا کرنے کے لئے آگے بڑھتار ہا۔ ترغیبی پروگرام پرجب عمل نہیں ہوا تو دوسرے فرشتے نے اس جھی نما فلم پر اپناذہ من مرکوز کر دیا اور اس فلم پر یہ تصویر منعکس ہوگئی کہ وہ بندہ گھرسے قتل کی نیت سے باہر آگیا اور اس کے اوپر اس بات کا کوئی اثر نہیں ہوا کہ جان کا





بدلہ جان ہے۔ یہ بندہ اور آگے بڑھا اور متعین مقام پر پہنچ کراپنے ہی جیسے دوسرے انسان کے پیٹ میں چھرا گھونپ دیا۔ دوسرے فرشتے نے فوراً ہی اس عمل کو بھی فلمادیا۔ جرم کرنے کے بعد اس بندے کے ضمیر میں بلچل برپاہو گئی۔ دماغ میں مسلسل اور تواتر سے یہ بات آتی رہی کہ یہ کام میں نے صحیح نہیں کیا ہے۔ جس طرح میں نے ایک جان کا خون کیا ہے اسی طرح میری سزا بھی یہی ہے کہ مجھے قتل کر دیا جائے۔ ضمیر کی یہ ملامت بھی فلم بن گئی۔ علی ہذا لقیاس، تینوں آدمیوں نے اپنے ارادے اور پرو گرام کے تحت عمل کیا اور جیسے جیسے اس پرو گرام کو پورا کرنے کے لئے انہوں نے اقدام کیا ہر عمل اور ہرحرکت کی فلم بنتی چلی گئی۔

اس کے برعکس ایک آدمی نماز کے ارادے سے مسجد کی طرف بڑھا۔ مسجد میں پہنچ کر خلوص نیت سے نماز ادا کی۔ خلوص نیت اللہ کو پہند ہے۔ اللہ تعالیٰ کی اس پہند کے متیجہ میں وہ انعامات واکر امات کا مستحق قرار پایا۔ گو کہ اسے معلوم نہیں کہ اس کا عمل مقبول پہند ہے۔ اللہ تعالیٰ کی اس پہند یک متیجہ میں وہ انعامات واکر امات کا مستحق قرار پایا۔ گو کہ اسے معلوم نہیں کہ اس کا عمل مقبول ہو گیا اور اس کے اوپر ہوا یا مقبول نہیں ہوالیکن چو نکہ اس کی نیت مخلصانہ تھی اس لئے یہ عمل کرنے کے بعد اس کا ضمیر مطمئن ہو گیا اور اس کے اوپر سکون کی حالت قائم ہوگئی۔

سکون کااصل مقام جنت ہے۔ ضمیر نے مطمئن ہو کراس بات کامشاہدہ کیا کہ میر امقام جنت ہے۔ جیسے ہی جنت سامنے آئی جنت کے اندر تمام انواع اقسام کے کچل، شہد کی نہریں، حوض کو ثر وغیرہ وغیرہ سامنے آگئے۔ جب ضمیر ایک نقطہ پر مر کوز ہو کران انعامات واکرامات سے فیضیاب ہو چکا تو فرشتے نے اس جبلی نمافلم پراپناذ ہن مر کوز کردیااور یہ ساری کارروائی فلم بن گئی۔

ایک دوسرا آدمی گھرسے نماز کے لئے چلا۔ ذہن میں کثافت ہے ،اللہ کی مخلوق کے لئے بغض وعناد ہے ، مشغلہ حق تلفی ،سفاک ، بر بریت اور جبر و تشدد ہے۔ مسجد میں داخل ہوا، نماز اداکی لیکن ضمیر مطمئن نہیں ہوا۔ ضمیر مطمئن نہ ہو نادراصل وہ کیفیت ہے جس کو دوزخ کی کیفیت کے سواد و سرانام نہیں دیا جاسکتا۔ جب بیہ آدمی نمازسے فارغ ہوااور دل و دماغ خالی اور بے سکون محسوس کئے تو فوراً دوسرے فرشتے نے اس جعلی نمافلم پر اپناذہن مرکوزکیا اور بیہ ساری روئیداد بھی فلم بن گئی۔

فرشتوں نے مجھے بتایا اس وقت آپ کے سامنے دو کر دار ہیں۔ایک کر داروہ ہے جس نے ترغیبی پروگرام سے روگردانی کی اور محض اپنی خواہش نفس کی پیروی کرتے ہوئے اپنے ہی بھائی کو قتل کر دیا۔ایک وہ شخص ہے جس نے بظاہر وہ عمل کیا جو نیکو کار لوگوں کا عمل ہے جس نے بظاہر وہ عمل کیا جو نیکو کار لوگوں کا عمل ہے لیکن اس کی نیت میں خلوص نہیں تھاوہ خود کو اور اللہ کے نظام کو دھوکا دے رہا تھا۔ دوسر اکر داروہ ہے جس کی نیت میں خلوص ہے ، ذہن میں پاکیزگی ہے اور اللہ کے قانون کا احترام ہے۔

آ سے ! اب ہم ان دونوں کر داروں میں سے ایک ایک فرد کی زندگی کا مطالعاتی تجزیه کرتے ہیں۔ قبل کرنے والا بندہ جب دنیا کی ہما ہمی اور گہما گہمی اور لا متناہی مصروفیات سے فارغ ہوتاہے تواس کے اوپر جرم کا حساس مسلط ہو جاتا ہے۔





دل بے چینی اور دماغ پریشانی کے عالم میں سید ھی حرکت کے بجائے اس طرح گھو متے ہیں کہ یہ پریشانی، ذہنی خلفشار ودماغی کشاکش میں پیش آنے والے آلام و مصائب کی تصویریں بن جاتی ہیں۔ اب فرشتے کی بنائی ہوئی فلم پر نقوش اس بندے کے اپنے ارادے اور اختیار سے گہرے ہوجاتے ہیں۔ جیسے جیسے ان نقوش میں گہر ائی واقع ہوتی ہے۔ اس آدمی کے اندر روشن نقطے دھند لے ہونے لگتے ہیں اور بید دھند بڑھتے اس نقطہ پرجو ناف کے مقام پرہے محیط ہوجاتا ہے اور اس نقطہ کے اندر روشنیاں تاریکی میں ڈوب جاتی ہیں۔ کسی بندے کے اوپر جب یہ کیفیت وارد ہوجاتی ہے تو تاریکی اور کثافت ایک متعفن پھوڑا بن جاتی ہیں اور اس پھوڑے کی سراند بڑھتے بڑھتے آئی زیادہ ہوجاتی ہے کہ باقی پانچ نقطے اس آدمی سے کافی حد تک لا تعلق ہوجاتے ہیں۔

فرشتوں کی اس تعلیم سے میں مبہوت اور سششدر تھا کہ ساوات سے ایک آواز گو نجی۔وہ آواز گھنٹیوں کی طرح تھی۔جب اس مدھ بھری اور سریلی آواز میں میں نے اپنی تمام تر توجہ مبذول کی تومیری ساعت سے بیہ آواز ٹکر ائی،مہرلگادی اللہ نے ان کے دلوں پر۔ ان کے کانوں پراوران کی آنکھوں پر دبیز پر دے ڈال دیئے۔ایسے ناسعادت آثار لوگوں کے لئے عذاب الیم کی وعید ہے۔

آواز کاسننا تھا کہ خوف سے دل لرزاٹھا۔ جسم کے سارے مسامات کھل گئے۔ زبان پر فریاد تھی اور آئکھوں میں آنسو۔ اتنارویا کہ بچکی بندھ گئی۔ لوگوں نے آوازے بھی کے۔ کتنی ستم ظریفی ہے کہ بس میں موجود ایک آدمی نے بھی ہمدردی کا کوئی لفظ زبان سے ادانہیں کیااور میں اسی عالم بے قراری میں بس سے اتر گیا۔

جس وقت گھر پہنچا، گھر میں اندھیرا تھا۔ اس غمناک اور الم آمیز کیفیت کا اثریہ ہوا کہ نڈھال ہو کر چار پائی پر گرگیا۔ دل میں کسک نے در دکی شکل اختیار کرلی۔ لگتا تھاکسی نے دل کے اندر کوئی کیل ٹھو نک دی ہے۔ یکا یک سید ناحضور علیہ الصلواۃ والسلام کی رحمت و لطف و کرم کی طرف توجہ مبذول ہوگئی۔ اب پھر دیکھا کہ وہ دونوں فرشتے موجود ہیں اور سرپر ہاتھ پھیر کر مجھے تسلی دے رہ ہیں۔ اس فرشتے نے جو نیکی کی فلم بنانے پر متعین تھا، میرے سامنے اپنی بنائی ہوئی فلم کو کھولنا شروع کر دیا اور آئکھوں کے سامنے ایک اسکرین آگئی۔

یا مظہر العجائب! ناف کے مقام پر کثیف اور تاریک نقطہ کی بجائے روشن نقطہ آئھوں کے سامنے آگیا۔ اتناروشن کہ سورج کی روشنی اس کے سامنے چراغ اور چاند کی چاندنی ان نورانی روشنیوں کے سامنے ٹمٹا تلدیا۔ دماغ کے اوپر المناک کثافت دیکھتے ہی دیکھتے و ھل گئی۔

وہ شخص جس نے خلوص نیت سے نماز ادا کی تھی اور جس کے دل میں اللہ کے بنائے ہوئے قانون کی حرمت تھی، موجود تھا۔اس آد می کے اندرروشن نقطے کی شعائیں، سورج کی شعاعوں کی طرح گردش کرنے لگیں۔ایک سکون کا عالم تھا، تھہرے ہوئے سمندر کا سکوت تھا۔ روشن روشن دل میں جلتر نگ کا سال تھا اور اس کیف ومستی کے عالم میں وہ شخص جنت کی پر فضاوادی میں گلگشت





چمن تھا۔ جنت میں ایک اعلیٰ مقام ہے، یہ مقام ان قدسی نفس حضرات کا مقام ہے جو خلوص نیت سے اللہ کی عبادت کرتے ہیں۔ ان کے دل میں اللہ کی مخلوق کی خدمت کا جذبہ کار فرماہے، جن کے دل حق آشاہیں اور جو آدم و حواکے رشتہ سے اپنے بہن بھائیوں کا احترام کرتے ہیں اور ان کے دکھ درد کو اپنا دکھ درد سمجھ کر کوشش کرتے ہیں کہ اللہ کی مخلوق اس دکھ درد سے نجات حاصل کرے۔

اس پر سکون عالم کو دیکھ کر میرے اوپر سکوت طاری ہوگیا، عقل گم ہوگئی۔ ساعت ڈوبتی ہوئی محسوس ہوئی۔ دنیا کو دیکھنے والی بصارت ایک فریب اور دھوکا نظر آئی اور پھر بے اختیار آئکھیں پانی بن گئیں۔ یہ آنسو غم اور خوف کے آنسو نہیں تھے۔ تشکر کے آنسو تھے۔ میری اس والہانہ خوشی سے دونوں فرشتے بھی خوش ہوئے اور پوچھا جانتے ہو یہ کن لوگوں کامقام ہے۔

یہ ان لو گوں کا مقام ہے جو اللہ کے حبیب صلی اللہ علیہ وسلم کے بتائے ہوئے راستے پر خلوص نیت سے عمل کرتے ہیں اور یہی وہ لوگ ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپناد وست کہاہے۔ بیشک اللہ کے دوستوں کے لئے خوف ہو تاہے اور نہ وہ غم آشنا ہوتے ہیں۔ یہ دونوں فرشتے کراماگا تبین تھے۔

مراقبہ میں دیکھا کہ میرے دماغ کے خلیات چارج ہو گئے ہیں۔ بجلی کی رودماغ سے کمر کی طرف جار ہی ہے اور میر اجسم سنہری روشنی کا بناہوا ہے۔ حضور باباتاج الدین رحمتہ اللہ علیہ کی زیارت ہوئی۔ فرمایا، تین باتوں کا خاص طور سے خیال رکھو

ا۔ ذہن جنس کی طرف مائل نہ ہو۔

۲۔ گفتگو کم سے کم کرواور مخاطب کی صلاحیتوں کے مطابق۔

سے کسی راز کی حقیقت کو ظاہر نہ کرو۔

حضور باباتاج الدین نے میرے سرپر پھونک ماری۔ میں نے اپنے کو اپنے اندر دیکھا۔ محسوس ہوا کہ ظاہری جسم محض خول اور غلاف کی حیثیت رکھتا ہے۔ میرے حقیقی وجو دلینی اصلی جسم سے گوشت یوست کے جسم کا فاصلہ نوانج ہے۔

حضور لعل شہباز قلندررحمتہ اللہ علیہ کی قبر شریف کے پیروں کی جانب مراقبہ کیا تودیکھا کہ میرے اندر سے روح کا ایک پرت نکلا اور قبر کے اندراتر گیا، دیکھا کہ حضور لعل شہباز قلندر تشریف فرماہیں۔ قبر بڑے وسیع و عریض کمرے کی مانند ہے۔ قبر کے بائیں طرف دیوار میں ایک کھڑکی یا چھوٹا دروازہ ہے۔ حضور قلندر لعل شہباز نے فرمایا، جاؤ! مید دروازہ کھول کر اندرکی سیر کروتم بالکل آزادہ ہو۔





دروازہ کھول کر دیکھا توایک باغ نظر آیا۔ اتناخو بصورت اور دیدہ زیب باغ جس کی مثال دنیا میں کہیں نہیں ملتی اس میں کیا کچھ نہیں
ہے۔ سب ہی کچھ تو موجود ہے۔ ایسے پرندے دیکھے جن کے پروں سے روشنی نکل رہی ہے۔ ایسے پھول دیکھے جن کا تصور نوع
انسان کے شعور سے ماوراء ہے۔ پھولوں میں ایک خاص اور عجیب بات نظر آئی کہ ایک ایک پھول میں کئی کئی سور نگوں کا امتزان اور
ہیر نگ محض رنگ محض رنگ نہیں بلکہ ہر رنگ روشنی کا ایک ققمہ بناہوا ہے۔ جب ہوا چاتی ہے توبیر نگ آمیز روشنیوں سے مرکب پھول
ایساسمال پیدا کرتے ہیں کہ ہزاروں لاکھوں بلکہ کروڑوں روشنیوں کے رنگ برنگ قتمے در ختوں اور پودوں کے جھولوں پر جیسے
جھول رہے ہوں۔ در ختوں میں ایک خاص بات نظر آئی کہ ہر در خت کا تنااور شاخیں، ہے، پھل اور پھول بالکل ایک دائر سے میں
متخلیق کئے گئے ہیں۔ جس طرح برسات میں سانپ کی چھتری زمین میں سے آئی ہے۔ اسی طرح گول اور بالکل سیدھے تنے کے
ساتھ یہاں کے در خت ہیں۔ ہواجب در ختوں اور پتوں سے گراتی ہے تو ساز بجنے لگتے ہیں ان سازوں میں اتنا کیف ہوتا ہے کہ
ساتھ یہاں کے در خت ہیں۔ مواجب در ختوں اور پتوں سے گراتی ہے تو ساز بجنے لگتے ہیں ان سازوں میں اتنا کیف ہوتا ہے کہ

اس باغ میں انگور کی بیلیں بھی ہیں۔ انگوروں کارنگ گہر انگانی یا گہر انیلا ہے۔ بڑے بڑے خوشوں میں ایک ایک انگوراس فانی دنیا کے بڑے سیب کے برابر ہے۔ اس باغ میں آبشار اور صاف شفاف دودھ جیسے پانی کے چشمے بھی ہیں۔ بڑے بڑے حوضوں میں سینکڑوں قسم کے کنول کے پھول گردن اٹھائے کسی کی آمد کے منتظر نظر آتے ہیں۔ باغ میں ایساسماں ہے جیسے صبح صادق کے وقت ہوتا ہے یا بارش تھمنے کے بعد ، سورج غروب ہونے سے ذرا پہلے ہوتا ہے۔ اس باغ میں پرندے ، طیور توہزاروں قسم کے ہیں مگر چویائے کہیں نظر نہیں آئے۔

بہت خوبصورت در خت پر بیٹے ہوئے ایک طوطے سے میں نے پوچھا کہ یہ باغ کہاں واقع ہے اس طوطے نے انسانوں کی بولی میں جو اب دیا، یہ جنت الخلد ہے۔ یہ اللہ کے دوست لعل شہباز قلندر کا باغ ہے اور حمد و ثنا کے ترانے گاتا ہوااڑ گیا۔ المخضر میں نے جو کچھ دیکھاز بان الفاظ میں بیان کرنے سے قاصر ہے۔ انگوروں کا ایک خوشہ توڑ کرواپس اسی جنت کی کھڑ کی سے حضور لعل شہباز کی بارگاہ میں حاضر ہوا۔ حضور نے فرمایا، ہمارا باغ دیکھا، پیند آیا تمہیں۔ میں نے عرض کیا،

حضور! ایبا باغ نہ تو کسی نے دیکھااور نہ سنا ہے۔ میں تواس کی تعریف کرنے پر بھی قدرت نہیں رکھتا۔ حضور لعل شہباز قلندر نے خوش ہو کر میری کمر تھیکی اور میرے ہاتھ سے انگوروں کاخوشہ لے کرایک ایک انگور مجھے کھانے کو دیتے رہے۔ مجھے صحیح طرح یاد نہیں غالباً میں نے پانچ پاسات انگور کھائے ہیں۔ان انگوروں کاذا نقہ دنیا کے انگوروں سے قطعاً مختلف تھا۔

آ تکھیں بند کئے ہوئے بیٹے تھا۔ دیکھا آسان نظروں کے سامنے ہے۔ در میان میں کوئی خلاء نہیں ہے۔ یہ بات منکشف ہوئی کہ نوع انسانی کے افراد جس چیز کو آسان کہتے ہیں وہ آسان نہیں خلاء ہے۔ آسان کی حصیت سائبان کی طرح نہیں ہے۔ ہم جس چیز کو آسان





کہتے ہیں وہ دراصل خلاء ہے۔ آسان فی الواقع ایک بساط ہے اور اس بساط پر بھی مخلوق آباد ہے۔ ایسی مخلوق جو ہماری طرح کھاتی پیتی، ہنستی بولتی اور چلتی پھرتی ہے۔ اور ہماری ہی طرح اس مخلوق کے اندر زندگی کی خواہشات، تمام تقاضے اور حواس موجود ہیں۔ ہمیں آسمان پر جورنگ نظر آتا ہے وہ آسمان کارنگ نہیں بلکہ خلاء کارنگ ہے۔

خلاء میں بھی آدمی اسی طرح چاتا پھر تاہے جیسے زمین پر چاتا پھر تاہے۔ اتنی بات ضرورہے کہ اس خلاء میں جسم لطیف محسوس ہوتا ہے لیکن روشنیوں سے بناہوا یہ جسم ہڈیوں کے ڈھانچے اور گوشت پوست کے جسم کی طرح کھوس ہے۔ خلاء میں موجود کسی انسان کے ساتھ ملا یاجائے یا معافقہ کرانے باتھ معافقہ کرنے یاہاتھ ملانے کے وقت ہوتے ہیں۔ البتہ جسم ٹیلی ویژن کی تصویر کی طرح ٹرانسیر نٹ نظر آتا ہے۔ ایک بات بطور خاص بید دکھی کہ جس ملانے کے وقت ہوتے ہیں۔ البتہ جسم ٹیلی ویژن کی تصویر کی طرح ٹرانسیر نٹ نظر آتا ہے۔ ایک بات بطور خاص بید دکھی کہ جس وقت میں خلاء میں چلنے پھرنے کے ساتھ ساتھ نیچ زمین کو بھی دیکھ رہا تھا اور زمین ایک گول دائرے کی شکل میں نظر وقت میں خلاء میں ہانے کہ زمین کے تمام حصابی ستوں کے ساتھ نظر کے سامنے تھے۔

ز مین کے سلسلے میں عجیب وغریب انکشافات ہوئے مثلاً میہ کہ زمین کے اوپر پہاڑا یک دائرہ یا گول کڑے کی مانندر کھا ہوا ہے۔ کہیں وہ باہر ہو گیا ہے اور کہیں زمین کے اندر۔ جہال باہر نظر آتا ہے وہ سب پہاڑی علاقہ ہے۔

جہاں پہاڑ زمین کے اندرہے وہ سب سمندرہے۔ پہاڑ کے چھلے یاکڑے کے در میان جو جگہ ہے اس کو ہم خشکی یاز مین کے نام سے
موسوم کرتے ہیں۔ابیاہو تار ہتا ہے کہ پانی اپنی جگہ بدل کر خشکی کی جگہ آ جاتا ہے۔ ایس صورت حال واقع ہونے کے بعد پہاڑ کے
چھلے کا در میانی حصہ خشکی یاز مین سمندر بن جاتی ہے اور سمندر زمین کہلانے لگتا ہے۔ یہ بھی القاہوا کہ اس طرح کا عمل ہر دس ہزار
سال کے بعد ہوتا ہے۔ ہم اس کو اس طرح بیان کر سکتے ہیں کہ اب سے دس ہزار سال پہلے ہمالہ اور ابورسٹ سمندر میں ڈوب
ہوئے شھے۔ اب پھر دس ہزار سال پورے ہونے کے بعد پہاڑ کی بیہ بلند و بالا چو ٹیاں تہہ آب آ جائیں گی اور موجودہ دنیاسب کی سب
سمندر بن جائے گی اور سمندر کی جگہ نئی دنیا آباد ہو گی۔ ۲۰۰۲ء کے بعد ہماری زمین دس ہزار سال پورے کرے گی اور جب ایسا
ہوگا تو دنیا کی آباد کی چارار ب سے گھٹ کرایک ارب رہ جائے گی اور جو لوگ نئے جائیں گے وہ گھر وں اور شاندار محلات میں رہنے کی
بجائے در ختوں پر ابسیر اگریں گے ، جنگلوں اور غاروں کے اندر سکونت یز پر ہوں گے۔

باعث تخلیق کا کنات سید نا حضور علیه الصلوة والسلام کی بارگاه اقد س میں حاضری ہوئی اور حضور صلی اللہ علیه وسلم کی قدم بوسی کا شرف نصیب ہوا۔ اللہ کے حبیب صلی اللہ علیه وسلم کے بائے مبارک آئھوں سے لگانے اور لرزتے ہونٹوں سے چومنے کی سعادت نصیب ہوئی۔ پیر کی انگلیوں کے بنچ جو گوشت ہوتا ہے اس پر دیر تک آئھیں لگائے رکھیں۔ جتنی دیریہ عمل جاری رہا، میرے اندر آئھوں کے راستے نور کی اہریں منتقیض ہوتارہا۔





دل میں خیال آیا کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا سراپائے اقدس غور سے دیکھنا چاہئے تاکہ مہر نبوت کا مشاہدہ ہوجائے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے غلاموں کے قدموں کی خاک کا یہ ذرہ سراپائے اقدس ومطہر ومکرم میں اس قدر غرق ہو گیا کہ خود کو بھول گیا اور عالم کیف و وجدان میں حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی پشت مبارک پر جا کھڑا ہوا اور نہایت ادب وعقیدت کے ساتھ حضور صلی اللہ علیہ وسلمکا کرتۂ مبارک اوپر اٹھادیا اور اس فقیر کو اللہ تعالی نے مہر نبوت کا مشاہدہ کرایا۔

مہر نبوت محدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی کمر مبارک پر سید ہے کند ہے اور گردن کے در میان ایک گول دائرہ نشان کی صورت میں ہے۔ گول دائرے کے اندر گوشت یا کھال سرخ رنگ کی ہے اور گوشت عام جسم سے قدر سے ابھر ابھوا ہے۔ اور اس دائرہ کے اندر نہایت لطیف و نرم پروں کی مانندر وال ہے۔ اس روئیں کارنگ سفید بھورا ہے اور بیر وال اتناخو شنما اور دیدہ زیب ہے جس کا اظہار الفاظ میں نہیں کیا جاسکتا۔ دائرہ کا قطر تقریباً دو پے کے برابر ہے۔ میں نے مہر نبوت کو دیکھ کر والہانہ انداز سے بوسہ دیا اور آئکھوں سے چھوا۔ اس سعادت ازلی کے بعداس بندے نے سرا پاکا مشاہدہ کیا جو حسب ذیل ہے۔

ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَدٍّ وَّ بَارِكَ وَسَلَّ مَمْ ط

كم

حضور سید ناعلیہ الصلوٰۃ والسلام کی پشت مبارک سید ھی اور چوڑی ہے۔ شانے قدرے اوپر کو اٹھے ہوئے ہیں۔

سمر

سر مبارک گول اور بڑا، پیشانی کھلی ہوئی۔ پر عظمت اس قدر کہ نظر بھر کر دیکھنا ممکن نہیں۔ نظر اٹھتی ہے تو پلک جھپک جھپک جاتی ہے اور ساتھ ہی سر تسلیم خم ہو جاتا ہے۔ باعث تخلیق کا نئات حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے موئے مبارک گھنے اور مضبوط، رنگ سیاہ، بالوں میں الیہ علیہ وسلمکار نگ کھلتا ہوا گند می، بھنویں گھنی اور سیاہ، بالوں میں الیہ علیہ وسلمکار نگ کھلتا ہوا گند می، بھنویں گھنی اور ایک دو سرے کے ساتھ پیوست۔

#### به تکھیں آنگھیں

آئکھیں روشن اور بڑی۔ نہ بہت بڑی، نہ بہت جیوٹی۔ بہت حسین، اتنی خوبصورت کہ بے مثال۔ خاص بات جو آئکھوں میں نظر آئی یہ ہے کہ آئکھ کاڈیلا سفید چیک دار اور بٹلی کارنگ کالالیکن گہرائی میں نیلا۔ بٹلی کے چاروں طرف ڈورے اس طرح جیسے سورج کے چاروں طرف شعاعیں پھوٹتی ہیں۔ آئکھ کے چاروں طرف شعاعیں پھوٹتی ہیں۔ آئکھ کے چاروں طرف شعاعیں پھوٹتی ہیں۔ ایسالگتاہے کہ یہ شعائیں یالہریں براہ راست ذات باری تعالیٰ پر جاکر کھہرتی ہیں۔ آئکھ کے دھیلے میں جوسفیدی ہے اس میں بھی سیچے موتیوں کی چیک نمایاں دھلے میں جوسفیدی ہے اس میں بھی سیچے موتیوں کی چیک نمایاں





ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی پلکیں گھنی اور سیاہ ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی پلک مبارک جب جھپکتی ہے تو فضااور ماحول میں ارتعاش پیدا ہو جاتا ہے۔ پلک جھپکتے وقت میں نے اپنے اندر کرنٹ کی طرح رود وڑتی ہوئی محسوس کی۔

ناك

ناک مبارک لانبی اور نیچے سے چوڑی۔ دیکھ کر گلدستے کی تشبیہ ذہن میں آئی۔

دبانه

اوپر کاہونٹ پتلا اور پنچ کاہونٹ قدرے موٹا۔ دہانہ نسبتاً بڑا اور انتہائی خوبصورت۔ گفتگو فرماتے ہیں توذ ہن میں یہ بات آتی ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ ہم کلام ہیں۔ آواز کے بارے میں کوئی وضاحت اس لئے نہیں کر سکتا کہ ذہن میں یہ بات محفوظ نہیں رہی۔

داڑھی

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ریش مبارک گھنی، گول اور چھوٹی لینی ایک مشت سے تقریباً نصف کم۔ لبیں باریک اس طرح کہ ریش مبارک سے ملی ہوئی ہیں۔

سینه اور گردن

گردن مبارک بھری ہوئی، قدرے لانبی نہ زیادہ کمبی نہ زیادہ چھوٹی۔

سینہ مبارک ابھر اہوا۔ سینہ مبارک سے ناف تک بالوں کی ایک لمبی لکیر نظر آتی ہے جیسے الف بناہوا ہے۔

یائے مبارک

پنڈلی میں گوشت بھر اہواہے لیکن پیر کے جوڑسے اوپر بیلی اور بالکل سید تھی ہے۔ پائے مبارک کے اوپر کا حصہ اٹھا ہوا، اتنااٹھا ہوا کہ پہلی نظر میں محسوس ہوجاتا ہے۔اوپر کا حصہ اٹھا ہوا ہونے کی وجہ سے پیر کے نیچے تلووں میں خلاء ہے۔

میں نے زمین پرلیٹ کر دیکھا کہ اگر آدمی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے قد موں میں لیٹ جائے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کھڑے ہوئے ہوئے ہوں تو پیر مبارک کے نیچے سے آرپار نظر آتا ہے۔





دندان

حضور صلی الله علیہ وسلم کے دندان مبارک سیدھے اور نمایاں۔ دانتوں کے در میان فاصلہ ہے دانتوں میں چیک ایسی کہ نظر خیرہ ہوجائے۔ مسکراہٹ دل آویز۔ بنتے وقت دندان مبارک ظاہر نہیں ہوتے۔ حضور صلی الله علیہ وسلمسکراتے ہیں تو آئکھیں بھی مسکراتی ہیں۔

حقیقت محمہ یہ صلی اللہ علیہ و سلممیں ذہن کو مرکوز کرنے کی کوشش کی۔ حقیقت محمہ یہ ایک نورانی لہرکی شکل میں نزول کرتی ہے۔
اس نزول میں شگاف پڑگیا اور میں اس شگاف کے اندر چلاگیا۔ اب خود کو عرش معلی پر دیکھا۔ اللہ تعالی حجاب میں تشریف فرماہیں۔
میں ہاتھ جوڑے ہوئے اللہ تعالی کے سامنے دوزانو نہایت مؤدب بیٹھا ہوں۔ اللہ تعالی حجاب سے ماوراء محض احساس کی حد میں نظر
آئے۔ میں نے خود کو بھی صرف محسوس کیا۔ خدوخال غائب ہو گئے۔ صرف بیہ احساس باتی رہ گیا کہ میں اور اللہ تعالی یہاں موجود
ہیں۔ میں نے اللہ تعالی سے عرض کیا، میرے اللہ! میں سمجھنا چاہتا ہوں کہ حجاب عظمت کیا ہے۔ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا، حجاب
عظمت ہماری شبیح، ہمارے تقدس اور ہماری شان کا مظہر ہے۔ میں نے عرض کیا، حجاب کریا کیا ہے۔ اللہ تعالی نے ارشاد
فرمایا، حجاب کبریا ہماری ربانیت، ہماری معبودیت اور ہماری خالقیت کا مظہر ہے۔

دیکھا کہ حجاب محمود میں ہوں۔ یہاں بھی صرف احساس باقی رہ گیا۔ میں نے ذہن کیسوں کرکے اللہ تعالیٰ کو تلاش کر ناشر وع کر دیا۔ دیکھا کہ ہر طرف تجلیات کا ہجوم ہے۔ میں تجلیات میں داخل ہو کراللہ تعالیٰ کے پاس پنچناچا ہتا ہوں۔

میری کوشش بیہ ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کے پاس پہنچ جاؤں۔ تجلیات دائروں کی صورت میں میرے چاروں طرف ہجوم کئے ہوئے ہیں۔ بالآخر تجلیات میں ایک محراب نماراستہ بنا۔ میں جلدی سے اس کے اندر چلا گیا، اللہ تعالیٰ کوخد و خال اور حجاب سے ماوراء مشاہدہ کیالیکن اللہ تعالیٰ کی ہستی کو الفاظ میں بیان نہیں کیا جاسکتا۔

الله تعالی سے میں نے عرض کیا،الله تعالی ! آپ نے اپنی رحمت سے مجھے اپنی بصارت، ساعت اور فواد عطافر مادیا۔ آپ اپنا تکلم بھی عطافر مادیجئے۔ میں نے دیکھا کہ الله تعالی کے حکم سے چند چھینٹے میرے اندر جذب ہو گئے الله تعالی نے فرمایا۔ ہم نے تجھے اپنا تکلم عطافر مادیا۔ میں نے عرض کیا،الله تعالی ! مجھے ان سب کا استعال بھی سکھادیجئے۔





الله تعالی نے فرمایا، ایک ایک بات عرض کرو میں نے عرض کیا، بصارت کا استعال بتادیجے میں آپ کی بصارت کیسے استعال کر وں ۔ الله تعالی نے فرمایا، جب تو کسی چیز کو دیکھے تو یہ خیال کر کہ تو نہیں، الله دیکھ رہا ہے۔ الله کی بصارت مجھے دکھارہی ہے۔ تو سوچتا ہے کہ تودیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے مدیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے مدیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے مدیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے دیکھ رہا ہے۔ تو نہیں دیکھ رہا ہے دیکھ رہا ہے۔

میں نے عرض کیا، اللہ تعالیٰ اور وضاحت فرماد یجئے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا، ہر چیز کو ہماری معرفت دیھے۔ خود کی نفی کردے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا، تو جو پچھ سنتا ہے ہمارے سنے کو سنتا ہے۔ جو آ واز بھی آئے اس کو بیہ جان کہ بیہ اللہ کی صفت ہے۔ فواد کے بارے میں ارشاد ہوا، جو پچھ سوچ اللہ کے لئے سوچے۔ میں نے عرض کی، سوچ میں بہت سی با تیں الیی ہیں جوانسان کی زندگی پراگندہ کرتی ہیں۔ کیا یہ باتیں بھی آپ کی طرف سے ہوتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا، ہر سوچ ہماری طرف سے ہے۔ جب انسان اس میں اپنی ذات شامل کردیتا ہے تو وہ اس کے لئے بار خاطر ہو جاتی ہے۔

کوئی بھی سوچ اپنی جگہ خراب نہیں ہے۔انسان جب اس میں اپنی ذات کو وابستہ کرکے معنی نکالتاہے،اس وقت سے بات ہماری نہیں رہتی۔ جب تک ذات شامل نہیں ہوتی، ہر سوچ ہماری طرف سے ہے۔اس بات کو ذہن میں راسخ کرلے اور اس کارخ اللّٰہ کی جانب موڑ دے۔

میں نے عرض کیا،اللہ تعالیٰ! آپ کاذکر کس طرح کروں۔فرمایا،میراذکر شکر کے ساتھ کراور ساتھ ہی قرآن پاک کی آیت، اعملواال داؤد شکراو قلیل من عبادی الشکور

زبان سے ادا ہوئی۔ عرض کی ،اللہ تعالیٰ! کوئی لفظ ارشاد فرمائے۔اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ،اللہ احد۔۔۔ ذہن میں یہ معنی آئے کہ ایسااللہ جو مخلوق کے تمام اوصاف سے ماوراء ہے۔ عرض کیا فواد کے بارے میں کچھ اور فرمائے۔ارشاد ہوا کہ قرآن پاک میں تفکر کو اپناشعار بنالے۔





# نسبت فيضان، سلسله عظيميه كا قيام

حضور قلندر بابااولیاء فرماتے ہیں، ضمیر نور باطن ہے۔ ضمیر یانور باطن سے استفادہ کرنے کے لئے اللہ تعالی نے انبیاء کے ذریعے شریعتیں نافذ کی ہیں۔ حضور علیہ الصلواۃ والسلام کی تعلیمات (شریعت و تکوین) پر غور و فکر کرنے کے بعد یہ نتیجہ اخذ ہوتا ہے کہ نوع انسان کی تخلیق کا اجمالی پہلویہ ہے کہ اللہ کو یکٹااورا یک ماناجائے۔

یہ اسرارانبیائے کرام اور آخری نبی سید نا حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام پر وحی کے ذریعے منکشف ہوا۔ چو نکہ انبیاء کو یہ کشف وحی کے ذریعے ہوتا ہے اس لئے ان کے فرمودات میں قیاس کود خل نہیں ہوتا۔ اس کے برعکس انبیاء علیہم السلام کے نہ ماننے والے فرقے توحید کو اپنے قیاس میں تلاش کرتے ہیں۔ وہ کسی ایک طاقت کی حکمر انی تسلیم کرنے کے لئے قیاس سے رہنمائی چاہتے ہیں۔ انبیاء کو نہ ماننے والے فرقے ہمیشہ توحید کو قیاس میں تلاش کرتے رہے۔ ان کے قیاس نے غلطر ہنمائی کرکے توحید کو غیر توحید کی نظریات نہاکر پیش کیا اور یہ نظریات کہیں دوسرے فرقوں سے متصادم ہوتے رہے۔ قیاس (مفروضہ یا فکشن) کا پیش کردہ نظریہ کسی دوسرے نظریہ کہیں دوسرے کر قوں سے متصادم ہوجاتا ہے۔

جب کہ انبیاء کا توحید کا نظریہ قیاس پر بنی نہیں ہے۔ ہم جب نوع انسانی کا تذکرہ کرتے ہیں اور نوع انسانی کی فلاح و بہبود چاہتے ہیں تو ہمیں لازماً س طرف توجہ دینی پڑے گی کہ نوع انسانی ایک کنبہ ہے۔ اس کنبہ کا ایک سرپرست ہے اور وہ ایساسرپرست ہے جس کی سرپرستی میں شک کی گنجائش نہیں ہے۔

اس نظریے پر نوع انسانی کو اکھٹا کرنے کے لئے ایک مکتبہ فکر پر جمع ہو ناضر وری ہے۔ وہ نقطۂ فکریہ ہے کہ اللہ ایک ہے، اللہ نوع انسانی کا سرپرست ہے۔ ابتدائے آفر نیش سے حضور علیہ الصلواۃ والسلام تک جتنے انبیاء مبعوث ہوئے، ان سب نے توحید کا ہی تذکرہ فرمایا ہے۔ کسی نبی کی تعلیم ایک دو سرے سے متصادم نہیں ہے۔ اگر نوع انسانی ایک مرکز پر جمع ہوکر فلاح چاہتی ہے تواسے انبیاء کی بتائی ہوئی توحید پر عمل کرناہوگا۔

تاریخ بتاتی ہے کہ انبیاء کی توحید کے نظریے کے علاوہ آج تک جتنے نظام ہائے حکمت بنائے گئے وہ تمام اپنے ماننے والوں کے ساتھ فنا مٹ گئے یا آہت ہ آہت مٹتے جارہے ہیں۔ موجودہ دور میں تقریباً تمام پرانے نظام ہائے فکریاتو فناہو چکے ہیں یار دوبدل کے ساتھ فنا کے راتے پر سر گرم عمل ہیں۔ اگرچہ ان نظام ہائے فکر کے ماننے والوں کی کوشش یہی ہے کہ تمام نوع انسانی کے لئے روشنی بن سکیں۔ تاریخ شاہدہے کہ قیاس پر مشتمل سارے نظام ناکام ہوئے اور ناکام ہوئے دہیں گے۔ آج کی نسلیں گزشتہ نسلوں سے کہیں





زیادہ مایوس ہیں اور آئندہ نسلیں اور بھی زیادہ مایوس ہوں گی۔ایک وقت آئے گا کہ نوع انسانی کو کسی نہ کسی وقت اس نقطۂ توحید کی طرف لوٹماپڑے گاجس نقطۂ توحید کوانبیاء علیہم السلام نے متعارف کرایا ہے۔

حضور قلندر بابااولیاء موجودہ دور کے مفکرین کو نصیحت کرتے ہیں کہ اگروہ نوع انسانی کی فلاح و بہبود چاہتے ہیں تواس کے علاوہ دوسراراستہ نہیں ہے کہ قیاس سے ہٹ کراس نقطۂ فکر کو سمجھا جائے جو نقطۂ فکر وحی کے ذریعے منکشف ہواہے۔ہم دیکھتے ہیں کہ مختلف ممالک اور مختلف قوموں میں زندگی کی طرزیں مختلف ہیں۔لباس اور جسمانی و ظائف جداگانہ ہیں۔

یہ بات کسی طرح ممکن نہیں ہے کہ تمام نوع انسانی کاجسمانی وظیفہ ایک ہوسکے۔ہم جب جسمانی وظیفے سے ہٹ کر داخل میں دیکھتے ہیں تو ہمیں ایک ہی بات نظر آتی ہے کہ جسمانی وظائف الگ الگ ہونے کے باوجود نوع انسانی کاہر فرد روحانی وظائف میں باہم اشتر اک رکھتا ہے اور باہمی اشتر اک یہ ہے کہ مخلوق کی ضروریات پورا کرنے والا ایک اللہ ہے۔ایک ہی ہستی ہے جس نے تمام مخلوق کو سنجالا ہوا ہے۔نوع انسانی کی جتنی ترقیاں ہیں، جتنے علوم کے مدارج ہیں،ان سب کا تعلق اسی ایک ذات سے ہے۔کوئی علم اس وقت تک علم نہیں بن سکتا جب تک کوئی ذات ان علوم کو انسانی دماغ پر وارد نہ کرے۔کوئی ترقی ممکن نہیں ہے جب تک اس دنیا میں کسی شے کے اندر تفکر نہ کیا جائے۔کوئی قور ہوگی تو ترقی ہوگی، موجود نہیں ہوگی تو ترقی نہیں ہوگی۔نوع انسانی موجود ہوگی تو ترقی ہوگی، موجود نہیں ہوگی تو ترقی نہیں ہوگی۔نوع انسانی موجود ہوگا تو ترقی ہوگا۔

نوع انسانی کے دماغ میں پھے کرنے پچھ بنانے کا خیال وارد نہ ہو تو وہ پچھ نہیں بناسکتی۔ یہ وہ باہمی ربط ہے جو روحانی اعتبار سے تمام نوعوں میں اور تمام افراد میں ہمہ وقت متحرک ہے اور اس کا مخزن توحید کے علاوہ پچھ نہیں ہے۔ دنیا کے مفکرین کو چاہئے کہ دنیا میں رائج ان وظائف کی غلط تعبیروں کو درست کریں اور اقوام عالم کو وظیفہ روحانی کے ایک ہی دائرہ میں اکٹھا کرنے کی ہمہ گیر کوشش کریں۔ یہ روحانی دائرہ محض قرآن کی پیش کردہ توحید ہے۔ ایک وقت آئے گا کہ قوم مستقبل کے خوفناک تصاوم ، چاہوہ معاشی ہوں یا نظریاتی ، نوع انسانی کو مجبور کردیں گے کہ وہ بڑی قیمت لگا کر اپنی بھا تلاش کرے اور بھا کے ذرائع قرآنی توحید کے سواکسی نظام حکمت میں نہیں ہیں۔ دنیا کے مفکرین پر لازم ہے کہ وہ خود کو تعصبات سے آزاد کر کے قرآن پاک کی بیان کردہ توحید کو اینے اوپراور یوری نوع انسانی پر جاری وساری کریں۔

اس حقیقت کو نظرانداز نہیں کیاجاسکنا کہ مادی زندگی، کل زندگی کانصف ہے۔ اگراس نصف کاکسی مسلک میں کوئی مقام نہیں ہے تو معاشر تی زندگی کی تمام تعمیریں منہدم ہوجائیں گی۔اگراس قتم کی وجوہات پیش آجائیں تو مذہب کو خیال کی حدود میں مقید تسلیم کرناپڑے گااور جب عملی زندگی کاڈھانچہ مذہب کی گرفت سے آزاد ہوجائے توعقائد میں بےراہ روی پیداہو نالازمی ہے۔





اطمینان قلب سے نامانوس ہونے کی بناء پر انسان روحانیت کی طرف متوجہ تو ہوالیکن روحانیت کے حصول کے لئے وہ غیر سائنسی طور طریقوں کو اپنانا نہیں چاہتا تھا۔ اسی خیال کے تحت عظیمی صاحب کے ذہن ہیں آیا کہ ایک ایسار وحانی سلسلہ قائم کیا جائے جو وقت کے جدید تقاضوں کو پورا کرنے کی کوشش کرے للذا آپ نے حضور قلندر بابااولیاء کی خدمت میں سلسلہ کی بنیادر کھنے کی درخواست بیش کی۔ حضور قلندر بابااولیاء نے آپ کی بید درخواست سرور کائنات حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی خدمت اقدس میں پیش کی جے حضور طلخ ایک نے شرف قبولیت بخشا۔ اس طرح جو لائی ۱۹۲۰ء میں ابدال حق سید محمد عظیم برخیا کے نام نامی سے منسوب سلسلہ عظیمیہ قائم کیا گیا۔

چونکہ امام سلسلہ عظیمیہ ابدال حق حضور قلندر بابااولیاء شعبہ تکوین کے اعلیٰ ترین عہدے اور قلندریت کے نہایت بلند مقام پر فائز
ہیں اس لئے سلسلہ عظیمیہ میں قلندری رنگ مکمل طور پر موجود ہے۔ سلسلہ عظیمیہ جذب وسلوک دونوں روحانی شعبوں پر محیط
ہے۔ اس میں روایتی پیری مریدی کا مروح طریقہ ، مخصوص لباس اور نہ کوئی وضع قطع مختص ہے۔ سلسلہ میں شامل افراد کو
''دوست'' کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور نوع انسانی میں تفکر کا پیٹرن اجاگر کرنے کے لئے روایتی طور طریقوں کو نظر انداز کرکے جدید طرزیں اختیار کی گئی ہیں۔

## مراقبه ہال کا قیام

قرآن کریم کے مطابق آدمی کا شرف بیہ ہے کہ اسے وہ علوم حاصل ہیں جو کا ئنات میں کسی دوسری مخلوق کو نہیں سکھائے گئے۔ بیہ علوم حضور علیہ الصلواۃ والسلام کی امت کاور ثہ ہیں۔ حضور قلندر بابلاولیاء فرماتے ہیں

جو قوم کا کناتی قدروں کامشاہدہ نہیں کرتی اس کی فہم کا کناتی علوم تک نہیں پہنچتی۔اس وضع کی قوم ہزاروں سال کی عمر پانے کے باوجود پالنے کا بچہ ہی رہے گی۔

بالخصوص امت مسلمہ اور بالعموم نوع انسانی کو باطنی علوم سکھنے کی طرف راغب کرنے اور ان کے اندر تحقیق و تلاش کا جذبہ پیدا کرنے کے لئے امام سلسلہ عظیمیہ کی سرپر ستی میں ۱۹۲۵ء بر وزاتوار 1-7/7 کی بالائی منزل پر بعداز نماز مغرب ''محفل مراقبہ ''کا آغاز کیا گیا جبکہ کا،اگست ۱۹۸۳ء کو خوا تین و حضرات کی اجتماعی محفل مراقبہ منعقد کی گئی۔ حاضرین کی تعداد میں اضافے کے باعث ۲۰، دسمبر ۱۹۸۵ء کو مراقبہ ہال D-32 بلاک A، نارتھ ناظم آباد منتقل کر دیا گیا جہاں ۲۷، ستمبر ۱۹۸۵ء کو محفل مراقبہ کا پہلااجتماع منعقد ہوا۔ محفل مراقبہ میں شرکاء کی تیزی سے بڑھتی ہوئی تعداد اور ان کی سہولت کے پیش نظر سرجانی ٹاؤن، کرا پی میں مراقبہ ہال کے لئے تین ہزار گزیر مشتمل جگہ خریدی گئی جس کا ۲۸، دسمبر ۱۹۸۸ء کو سنگ بنیادر کھا گیااور حضور قلندر بابااولیاء کے نویں عرس کے موقع پر مراقبہ ہال کا باضا بطہ افتتاح ہوا۔





افتتاحی تقریب میں شریک زائرین میں سے ایک صاحب نے نماز جمعہ کے بعد دیکھا کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ہمراہ حضرت اولیس قرنی تقریف لائے ہیں۔ جب انہوں نے اس کا تذکرہ عظیمی صاحب سے کیا تو آپ نے فرما یا، حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ہمراہ حضرت اولیس قرنی اللہ تعالیٰ کے نظام تکوین میں بہت اہم منصب کے ہمراہ حضرت اولیس قرنی کی آمد بہت اہم منصب کے مالک ہیں اور آپ کی آمد اس بات کی دلیل ہے کہ مراقبہ ہال کو نظام رشد وہدایات کے لئے منظور کر لیا گیا ہے۔

1، جون ۱۹۸۸ء سے سرجانی ٹاؤن میں با قاعدہ محفل مراقبہ کاانعقاد شروع ہوا۔ سلسلہ عظیمیہ کی دعوت حق کوہر طبقہ فکراور مسلک تک موثر انداز میں پہنچانے کے لئے ملک کے مختلف شہروں میں مراقبہ ہال کے قیام کا آغاز ۱۹۸۰ء میں مراقبہ ہال حیدر آباد، سندھ (پاکستان) کے قیام سے ہوااور یہ پیش رفت ملکی سطح سے ۱۹۸۲ء میں مراقبہ ہال مانچسٹر (برطانیہ) کے قیام سے بیرون ملک تک پہنچ گئی۔ دیگر مراقبہ ہالز کے لئے مراقبہ ہال۔ سرجانی ٹاؤن، کراچی کو مرکز کی حیثیت حاصل ہے۔ تمام مراقبہ ہالز کوایک مربوط نظام کے تحت مرکز سے منسلک رکھنے کے لئے 5 ۱۹۸۴ء میں قلندر شعور فاؤنڈیشن، سندھ (پاکستان) اور ۱۹۸۹ء میں عظیمیہ فاؤنڈیشن، برطانیہ کا قیام عمل میں لایا گیا۔ قلندر شعو فاؤنڈیشن مختلف شعبوں پر مشتمل ہے اورا نہی شعبوں پر تمام مراقبہ ہالز کا نظام قائم ہے۔

حضرت خواجہ سمس الدین عظیمی صاحب نے بشری استعداد کے مطابق علم کے سمندر میں سے جو موتی چنے ہیں، وہ کتنے ہیں اور ان کی ضو فشانی سے اللہ کی مخلوق کو کس قدر فائدہ پہنچا ہے اس کے بارے میں اللہ تعالی کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔ ہم اور ان کے ادنی کا ضو فشانی سے اللہ کی مخلوق کو کس قدر فائدہ پہنچا ہے اس کے بارے میں اللہ تعالی کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔ ہم اور ان کے ادنی کا رکنان جن کشتیوں میں سوار ہیں اور آپ کی ہدایات سے روحانی مشن کی آب باری کے لئے تائید ایز دی سے حتی المقد ور کو شاں بیں ان کی تفصیل اس طرح سے ہے۔

## شعبه خدمت خلق

مفت علاج معالجه کی سہولیات

حضرت خواجہ شمس الدین عظیمی صاحب کو حکم دیا گیاہے کہ جس طرح بھی ہو''توحید'' کوہر مذہب وملت میں روشناس کرانے کی عملی جد جہد کریں۔اس عملی جد وجہد میں امر اض کاعلاج اور مسائل کاحل بھی شامل ہے۔

تھم کی تغیل میں آپ اواکل ۱۹۲۹ء سے ہی حضور قلندر بابااولیاء کی زیر سرپرستی علاج معالجہ کے شعبہ سے منسلک ہیں جس میں مریضوں کو دم کرناآپ کی ذمہ داری تھی (یادرہے کہ حضور قلندر بابااولیاء نے آپ کوامراض سلب کرنے کا تین سال کا کورس





کروایا ہے)۔ آپ بیٹھ کرمریضوں کے امراض سلب کرکے زمین میں جذب کرتے تھے۔ بعض او قات آپ کے ہاتھ متورم ہوجاتے اور رات کوہاتھوں پرمالش کرناپڑتی تھی۔ مریضوں کا اتنا چوم ہوجاتا تھا کہ گھرکے سامنے سڑک پر ٹینیٹ لگاناپڑتا تھا۔

۱۹۲۹ء سے تادم تحریر خدمت خلق کی اس روایت کو قائم رکھا گیا ہے۔ مرکزی مراقبہ ہال میں ہفتہ میں دوروزخوا تین و مرد حضرات کے علاج معالجہ کاپرو گرام ہوتا ہے۔ جس دوران ایک مختاط اندازے کے مطابق سالانہ ۱۹۲۴ء ۲۰۰۰ مسائل کا حل پیش کیا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ حضرت عظیمی صاحب سے مسائل کے حل کے لئے ملا قات کرنے والے خواتین و حضرات کے مسائل کے حل کی تعداد اس سے کئی گنا ہے۔ ملک اور بیرون ملک قائم تمام مراقبہ ہالزمیں مرکزی مراقبہ ہال کی پیروی میں مفت علاج معالجہ کی سہولیات فراہم کی جارہی ہیں۔

عظیمی صاحب نے امراض کے علاج کے لئے مختلف طریقہ ہائے علاج استعال فرمائے ہیں۔ جن کی ترتیب کچھاس طرح ہے۔

## ا۔ر نگ اورروشنی سے علاج

انسان نے اب تک رنگ کی تقریباً ساٹھ قسمیں معلوم کی ہیں ان میں بہت تیز نگاہ والے ہی امتیاز کر سکتے ہیں۔ جس چیز کواس کی نگاہ محسوس کرتی ہے، اس کورنگ ، روشن، جواہر ات اور آخر میں کم و بیش پانی سے تعبیر کرتا ہے۔ اس بات سے قطع نظر کہ آسانی رنگ کے سانی رنگ ہے اور اسے جو نام کیا ہے، کس طرح بنا ہے۔ آیاوہ صرف خیالی ہے یا کوئی حقیقت ہے۔ بہر کیف انسان کی نگاہ اسے محسوس کرتی ہے اور اسے جو نام دیتی ہے وہ آسانی ہے۔

حد نگاہ سے زمین کی طرف آیئے تو آپ کو نیلے رنگ کی لا تعداد رنگین شعاعیں ملیں گی، یہاں اس لفظ رنگ کو ''قسم ''کہا جاسکتا ہے۔ دراصل قسم ہی وہ چیز ہے جو ہماری نگاہوں میں رنگ کہلاتی ہے۔ یعنی رنگ کی قسمیں، صرف رنگ نہیں بلکہ رنگ کے ساتھ فضامیں اور بہت سی چیزیں ملی ہوئی ہوتی ہیں۔ وہ اس میں تبدیلی پیدا کر دیتی ہیں، اسی چیز کو ''فشم'' کے نام سے بیان کرنا ہمارامنشاء ہے۔

رنگ کاجو منظر ہمیں نظر آتا ہے اس میں روشن، آئسیجن، نائٹر وجن اور قدرے دیگر گسیس بھی شامل ہوتی ہیں۔ان گیسوں کے علاوہ کچھ سائے بھی ہوتے ہیں جو ہلکے ہوتے ہیں یادبیز، کچھ اور بھی اجزاءاسی طرح آسانی رنگ میں شامل ہو جاتے ہیں۔ان ہی اجزاء کو ہم مختلف قسمیں کہتے ہیں یا مختلف رنگوں کانام دیتے ہیں لیکن ہمیں یہ نہیں بھولنا چاہئے کہ ان میں ملکے اور دبیز سابوں کو بڑی اہمیت حاصل ہے۔





جس فضاسے ہمیں رنگ کا فرق نظر آتا ہے اس فضامیں نگاہ اور حد نگاہ کے در میان، باوجود مطلع صاف ہونے کے بہت کچھ موجود ہوتا ہے۔اول ہم ان روشنیوں کا تذکرہ کرتے ہیں جو خاص طور پر آسانی رنگ پر اثر انداز ہوتی ہیں۔

روشنیوں کا سرچشمہ کیا ہے اس کا بالکل صحیح علم انسان کو نہیں ہے۔ قوس قزح کا جو فاصلہ بیان کیا جاتا ہے وہ زمین سے تقریباً نو کروڑ میں ہے۔ اس کے معنی یہ ہوئے کہ جورنگ ہمیں اتنے قریب نظر آتے ہیں وہ نو کروڑ میل کے فاصلہ پر واقع ہیں۔ اب یہ سمجھنا مشکل کام ہے کہ سورج کے اور زمین کے در میان علاوہ کرنوں کے اور کیا کیا چیزیں موجود ہیں جو فضامیں تحلیل ہوتی رہتی ہیں۔

جو کر نیں سورج سے ہم تک منتقل ہوتی رہتی ہیں ان کا چھوٹے سے چھوٹا جزو فوٹان کہلاتا ہے اور اس فوٹان کا ایک وصف یہ ہے کہ
اس میں اسپیس نہیں ہوتا۔ اسپیس سے مراد ''ابعاد'' ہیں یعنی اس میں لمبائی چوڑائی موٹائی نہیں ہے۔ اس لئے جب یہ کرنوں کی
شکل میں چھیتے ہیں تو نہ ایک دوسرے سے ٹکراتے ہیں، نہ ایک دوسرے کی جگہ لیتے ہیں۔ بالفاظ دیگر یہ جگہ نہیں روکتے، اس
وقت تک جب تک کہ دوسرے رنگ سے نہ ٹکرائیں۔

یہاں رنگ کو پھر سیجھے! فضامیں جس قدر عناصر موجود ہیں ان میں سے کسی عضر سے فوٹان کا ٹکراؤ ہی اسے اسپیس دیتا ہے۔ دراصل بیہ فضا کیا ہے، رنگوں کی تقسیم ہے۔ رنگوں کی تقسیم جس طرح ہوتی ہے وہ اکیلے فوٹان کی روسے نہیں ہوتی بلکہ ان حلقوں سے ہوتی ہے جو فوٹانوں سے بنتے ہیں۔ جب فوٹانوں کاان حلقوں سے ٹکراؤ ہوتا ہے تواسپیس یارنگ وغیرہ کئی چیزیں بن جاتی ہیں۔

ہمارے کہکشانی نظام میں بہت سے سورج ہیں، وہ کہیں نہ کہیں سے روشنی لاتے ہیں۔ان کا در میانی فاصلہ کم سے کم پانچ نوری سال تبایا جاتا ہے۔ جہاں ان کی روشنیاں آپس میں ٹکراتی ہیں وہ روشنیاں چونکہ قسموں پر مشتمل ہیں اس لئے حلقے بنادیتی ہیں جیسے ہماری زمین یااور سیارے۔

اس کا مطلب بیہ ہوا کہ سورج سے پاکسی اور اسٹار سے جن کی تعداد ہمارے کہکشانی نظام میں دو کھر ب بتائی جاتی ہے۔ان کی روشنیاں سنگھوں کی تعداد پر مشتمل ہیں اور جہاں ان کا عکراؤ ہوتا ہے وہیں ایک حلقہ بن جاتا ہے جسے سیارہ کہتے ہیں۔اب فوٹان میں اسپیس پیدا ہو جاتا ہے اور اسپیس کے چھوٹے سے چھوٹے ذرے کو الیکٹر ان کہتے ہیں۔ جہاں فوٹان اور الیکٹر ان دونوں عکراتے ہیں وہیں سے نگاہ رنگ دیکھنا شر وع کر دیتی ہے۔

چار پیروں سے چلنے والے جانور اور اڑنے والے پرندے آسانی رنگ کو تمام جسم میں یکساں قبول کرتے ہیں۔اسی وجہ سے عام طور پران میں جبلت کام کرتی ہے، فکر کام نہیں کرتی یازیادہ سے زیادہ انہیں سکھایاجاتاہے لیکن وہ بھی فکر کے دائرے میں نہیں آتا۔ جن





چیزوں کی انہیں اپنی زندگی میں ضرورت پڑتی ہے صرف ان چیزوں کو قبول کرتے ہیں، ان میں زیادہ غیر ضروری چیزوں سے بیہ واسطہ نہیں رکھتے۔ جن چیزوں کی انہیں ضرورت ہوتی ہے ان کا تعلق زیادہ تر آسانی رنگ کی لہروں سے ہوتا ہے۔

آدمی سب سے پہلے آسانی رنگ کا مخلوط یعنی بہت سے ملے ہوئے رنگوں کو اپنے بالوں اور سر میں قبول کرتا ہے اور اس رنگ کا مخلوط پیوست ہوتار ہتا ہے۔ یہاں تک کہ جتنے خیالات، کیفیات اور محسوسات وغیر ہاس رنگ کے مخلوط سے اس کے دماغ کو متاثر کرتے ہیں وہ اتناہی متاثر ہوتا ہے۔ دماغ میں کھر بول خانے ہوتے ہیں اور ان میں سے برقی روگزرتی رہتی ہے۔ اسی برقی روکے ذریعے خیالات، شعور اور تحت الشعور سے گزرتے رہتے ہیں اور اس سے بہت زیادہ لا شعور میں۔ دماغ میں مخلوط آسانی رنگ آنے سے اور پیوست ہونے سے خیالات، کیفیات، محسوسات وغیرہ برابر بدلتے رہتے ہیں۔

اس کی نوعیت میہ ہوتی ہے کہ اس رنگ کے سائے ہلکے بھاری لیمنی طرح طرح کے اپنااثر کم و بیش پیدا کرتے ہیں اور فوراً اپنی جگہ چھوڑ دیتے ہیں تاکہ دوسرے سائے ان کی جگہ لے سکیں۔ بہت سے سائے جنہوں نے جگہ چھوڑ دی ہے محسوسات بن جاتے ہیں اس لئے کہ وہ گہرے ہوتے ہیں۔ان کے علاوہ بہت سے خیالات کی صور تیں منتشر ہوجاتی ہیں۔ رفتہ رفتہ انسان ان خیالات کو ملانا سکے لیتا ہے ان میں سے جن خیالات کو بالکل کاٹ دیتا ہے وہ حذف ہوجاتے ہیں اور جو جذب کرلیتا ہے وہ عمل بن جاتے ہیں۔ یہ سائے اس طرح کام کرتے رہتے ہیں۔ انہی سابوں کے ذریعہ انسان رنج وراحت حاصل کرتا ہے۔ کبھی وہ رنجیدہ اور بہت رنجیدہ ہوجاتا ہے ، کبھی وہ خوش اور بہت خوش ہوجاتا ہے۔

یہ سائے جس قدر جسم سے خارج ہو سکتے ہیں ہو جاتے ہیں لیکن جتنے جسم کے اندر پیوست ہو جاتے ہیں وہ اعصابی نظام بن جاتے ہیں۔ آدمی دو پیرسے چاتا ہے اس لئے سب سے پہلے ان سایوں کا اثر اس کا دماغ قبول کرتا ہے۔ دماغ کی چند حرکات معین ہیں جن سے وہ اعصابی نظام میں کام لیتا ہے۔ سر کا پچھلا حصہ یعنی ام الدماغ اور حرام مغزاس اعصابی نظام میں خاص کام کرتا ہے۔ رنج وخوشی دونوں سے اعصابی نظام متاثر ہوتا ہے۔ رنج وخوشی دراصل بجلی کی ایک روہے جو دماغ سے داخل ہو کر تمام اعصاب میں ساجاتی ہے۔

ان لہروں کاوزن، تجزیہ، فضا، ہر جگہ بالکل یکسال نہیں ہوتا بلکہ جگہ تقسیم ہوتا ہے اور اس تقسیم کار میں وہ لہروں کے پچھ سائے زیادہ جذب کرتا ہے اور کچھ سائے کم۔انسان کے دماغ میں لاشار خلیوں میں جہ کہ ان لاشار خلیوں میں سائے کی لہریں جو فضا سے بنتی ہیں وہ اپنے اثرات کو بر قرار رکھیں۔

کبھی ان کے اثرات بہت کم رہ جاتے ہیں، کبھی ان کے اثرات بالکل نہیں رہتے لیکن پیر واضح رہے کہ بیہ تمام خلئے جو دماغ سے تعلق رکھتے ہیں کسی وقت خالی نہیں رہتے۔ کبھی ان کارخ ہوا کی طرف زیادہ ہوتا ہے کبھی پانی، کبھی غذااور کبھی تنہاروشنی کی طرف۔اسی





روشنی سے رنگ اور رنگوں کی ملاوٹی شکلیں بنتی ہیں اور خرچ ہوتی رہتی ہیں۔ آسانی رنگ فی الحقیقت کوئی رنگ نہیں بلکہ وہ ان
کرنوں کا مجموعہ ہے جو ستاروں سے آتی ہیں۔ کہیں بھی ان ستاروں کا فاصلہ پانچ نوری سالوں سے کم نہیں (ایک کرن ایک لاکھ
چیاسی ہزار دوسو بیاسی میل فی سینڈ کی رفتار سے سفر کرتی ہے۔ اس طرح نوری سال کا حساب لگا یا جاسکتا ہے )۔ ہر ستارہ کی روشن
سفر کرتی ہے اور سفر کرنے کے دوران ایک دوسرے سے فکر اتی ہے۔ ان میں ایک کرن کا کیانام رکھا جائے یہ انسان کے بس کی
بات نہیں ہے۔ نہ انسان کرن کے رنگ کو آنکھوں میں جذب کر سکتا ہے۔

یہ کر نیں مل جل کے جورنگ بناتی ہیں وہ تاریک ہوتا ہے اور اس تاریکی کو نگاہ آسانی محسوس کرتی ہے۔انسان کے سر میں اس کی فضا سے معمور ہوجاتے ہیں اور یہاں تک معمور ہوجاتے ہیں کہ ان خلیوں میں مخصوص کیفیات کے علاوہ کوئی کیفیت سانہیں سکتی۔ یاتوہر خلئے کی ایک کیفیت ہوتی ہے یا گئ خلیوں میں مما ثلت پائی جاتی ہے اور ان کی وجہ سے ایک دوسرے کی کیفیات شامل ہوجاتی ہیں لیکن بیاس طرح کی شمولیت نہیں ہوتی کہ بالکل مدغم ہوجائے بلکہ اپنے اثرات لے کر خلط ملط ہوجاتی ہے۔اس طرح دماغ کے لا تعداد خلئے ایک دوسرے میں پیوست ہوجاتے ہیں اور یہاں تک پیوست ہوتے ہیں کہ ہم کسی خلئے کا عمل ،رد عمل ایک دوسرے سے الگ نہیں کر سکتے بلکہ وہ مل جل کر وہم کی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔

ا گریہ کہاجائے کہ انسان تو ہاتی جانور ہے تو ہے جانہیں ہوگا۔ خلیوں کی یہ فضاتو ہمات کہلا سکتی ہے یا خیالات یا محسوسات یہ تو ہماتی فضاد ماغی ریشوں میں سرایت کر جاتی ہے ،ایسے ریشے جو باریک تزین ہیں۔خون کی گردش رفتاران میں تیز تر ہوتی ہے ،اسی گردش رفتار کانام انسان ہے۔خون کی نوعیت اب تک جو پچھ سمجھی گئی ہے فی الواقع اس سے کافی حد تک مختلف ہے۔

آسانی فضاسے جو تاثرات دماغ کے اوپر مرتب ہوتے ہیں وہ ایک بہاؤکی شکل اختیار کر لیتے ہیں اور حقیقت میں ان کو تو ہمات یا خیالات کے سوااور کوئی نام نہیں دیا جاسکتا۔ جب آسانی رنگ کی فضاخون کی روبن جاتی ہے تواس کے اندر وہ حلقے کام کرتے ہیں جو دوسرے ستاروں سے آئے ہیں وہ حلقے چھوٹے سے چھوٹے ہوتے ہیں، اس قدر چھوٹے کہ دور بین بھی انہیں نہیں دیھے سکتی لیکن ان کے تاثرات عمل کی صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ انسان کے اعصاب میں وہی حرکات بنتے ہیں اور انہیں کی زیادتی یا کمی اعصابی نظام میں خلل پیدا کرتی ہے۔ رنگوں کافرق بھی یہیں سے شر وع ہوتا ہے۔

ہلکا آسانی رنگ بہت ہی کمزور قسم کا وہم پیدا کرتا ہے۔ یہ وہم دماغی فضامیں تحلیل ہو جاتا ہے اس طرح کہ ایک ایک خلئے میں در جنوں آسانی رنگ کے پر توہوتے ہیں یہ پر توالگ الگ تاثرات رکھتے ہیں۔ وہم کی پہلی روخاص کر بہت ہی کمزور ہوتی ہے۔جب یہ رودویادوسے زیادہ چھ تک ہو جاتی ہیں اس وقت ذبن اپنے اندروہم کو محسوس کرنے لگتا ہے۔ یہ وہم اتنا طاقتور ہوتا ہے کہ اگر جنبش





نہ کرے اور ایک جگہ مرکوز ہو جائے تو آدمی نہایت تندرست رہتا ہے اسے کوئی اعصابی کمزوری نہیں ہوتی بلکہ اس کے اعصاب صحیح سمت میں کام کرتے ہیں۔اس رو کااندازہ بہت ہی شاذ ہوتا ہے۔

اگریہروکسی ایک ذرہ پریاکسی ایک سمت میں یاکسی ایک رخ پر مرکوز ہوجائے اور تھوڑی دیر بھی مرکوز رہے تو دور دراز تک اپنے اثرات مرتب کرتی ہے۔ انسان کواس روکے ذریعہ متاثر کیاجا سکتا ہے۔ سب سے پہلاا اثراس کا دماغی اعصاب پر ہوتا ہے، یہاں تک کہ دماغ کے لاکھوں خلئے اس کی چوٹ سے فنا ہوجاتے ہیں۔ اب دماغی خلئے جو باقی رہتے ہیں وہ ام الدماغ کے ذریعہ اسپائنل کورڈ (Spinal Cord) میں اپناتھر ف لے جاتے ہیں۔ یہی وہ تصر ف ہے جو باریک ترین ریثوں میں تقسیم ہوتا ہے۔

اس تصرف کے بھیلنے سے جو حواس بنتے ہیں، ان میں سب سے پہلی حس نگاہ کی ہے۔ آنکھ کی بتلی پر جب کوئی عکس پڑتا ہے تو وہ اعصاب کے باریک ترین ریشوں میں ایک سنسناہٹ پیدا کر دیتا ہے۔ یہ ایک مستقل برتی روہوتی ہے اگراس کارخ صحیح ہے تو آد می بالکل صحت مند ہے، اگراس کارخ صحیح نہیں ہے تو دماغ کی فضا کارنگ گہراہو جاتا ہے اور گہراہو تا چلا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ دماغ میں کمزوری پیداہو جاتی ہے اور اعصاب اس رنگ کے پریشر کو برداشت نہیں کر سکتے۔ آخر میں یہ رنگ اتنا گہراہو جاتا ہے کہ اس میں تبدیلیاں واقع ہو جاتی ہیں مثلاً آسانی رنگ سے نیلارنگ بن جاتا ہے۔ در میان میں جو مرحلے پڑتے ہیں وہ بے اثر نہیں ہیں۔ میں تبدیلیاں واقع ہو جاتی ہیں مثلاً آسانی رنگ سے نیلارنگ بن جاتا ہے۔ در میان میں جو مرحلے پڑتے ہیں وہ بے اثر نہیں ہیں۔ اس سے پہلے مرحلے کے زیراثر آدمی کچھ و ہمی ہو جاتا ہے، اس طرح کے بعد دیگر مرحلے رو نماہوتے ہیں۔ رنگ گہراہو تا جاتا ہے اور وہم کی قوتیں بڑھتی جاتی ہیں۔ دماغ کے باریک ترین ریشے بھی اس تصرف کا اثر قبول کرتے ہیں۔

ا گررنگ کی مقدار کو کنڑول کرلیا جائے تو مرض کاعلاج ہو جاتا ہے۔ان رنگوں کی کمی کو پورا کرنے یازیادتی کو ختم کرنے کے لئے سورج کی شعاؤں یاروشنی کورنگیین بوتلوں کی مدد سے پانی، تیل یاDistilled Water Ampules میں جذب کرکے،

کمرے کی کھڑ کیوں میں مختف رنگ کے شیشے لگوا کر یا مطلوبہ رنگ کے بلب سے روشنی حاصل کی جاسکتی ہے۔ رنگوں کی کی کوپورا

کرنے یازیادتی کو ختم کرنے کے لئے روشنی اور رنگ سے تیار کر دہ پانی انتہائی درجہ فائدہ مند ثابت ہواہے کیونکہ یہ علاج مفت برابر
ہے۔ آسان ہے اور کوئی پابندی یا کسی فتیم کا قابل ذکر پر ہیز نہیں کیا جاتا اور علاج ہر گھر میں جو پانی استعمال ہوتا ہے اسی پانی سے
ہوتا ہے۔ فرق اتنا ہے کہ چند فتیم کے رنگ اور چند فتیم کی روشنیاں پانی میں سرایت کر جاتی ہیں۔ جب یہ پانی استعمال ہوتا ہے تو معدہ
اس کو چیک نہیں کرتا بلکہ براہ راست یہ پانی خون میں اور اعصاب میں شامل ہو جاتا ہے۔ یہ اس کی بہت بڑی خصوصیت ہے جو دنیا کی
کسی دوامیں نہیں ہے۔ آپ اس بات سے اندازہ لگا سکتے ہیں کہ انسانی جسم کے اندر یہ پانی کیا تغیر پیدا کر سکتا ہے۔

دوسری خصوصیت میہ ہے کہ پانی خون کے اندر دور کرتاہے جیسے عام پانی دور کرتاہے میہ خصوصیت بھی دنیا کی کسی دوامیں نہیں ہے ۔ تیسری سب سے بڑی اس کی اہمیت میہ ہے کہ میہ پانی جس وقت خون کے اندر گردش کرتاہے اس وقت رگوں ، نسوں اور گوشت





پوست کے اندر اس کارنگ اوراس کی روشنیاں تحلیل ہوجاتی ہیں اور باقی عام پانی پسینہ کے ذریعہ یابول براز کے ذریعہ خارج ہوجاتا ہے۔ دنیا کی ہر دوااپنااثر جھوڑتی ہے اور اپنااثر جھوڑ کرخارج ہوجاتی ہے۔ رنگ اور روشنی کی طرح اعصاب میں پیوست نہیں ہوتی۔ یہ اس علاج کی ایک اہم خصوصیت ہے۔

رنگ اور روشنی سے تیار شدہ پانی کی ایک خاصیت یہ بھی ہے کہ رنگ اور روشنی سے جو پانی الگ ہوتا ہے وہ پانی اعصاب، رگوں، دل، دماغ اور خون کے ذرات کو دھوڈ التا ہے اور جتنے زہر یلے مادے ہوتے ہیں انہیں اپنے ساتھ لے جاتا ہے جو خارج ہوجانے ہیں۔

تجربہ میں یہ بات آئی ہے کہ ماسواسرخ رنگ پانی کے کسی رنگین پانی کاری ایکشن نہیں ہوتا۔ سرخ رنگ پانی کی زیادتی سے دست آجاتے ہیں یابلڈ پریشر بھی ہائی ہو سکتا ہے۔جو بڑی آسانی کے ساتھ سبز شعاعوں کے پانی سے ٹھیک ہو جاتا ہے۔

## ٢ ـ پتھر يا تگينوں سے علاج

قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے ''اللہ سلوات اور ارض کانور ہے ''اس آیت میں نور کی پوری تشر تے کی گئی ہے۔ آیت مقد سہ کی تشر تے کے پیش نظر آسان اور زمین روشنی ہے یعنی آسان اور زمین پر موجود ہر شئے کا قیام نور (روشنی) پر ہے۔ کا ئنات میں کوئی فرر ایسانہیں ہے جوروشنی کے ہالے میں بند نہ ہو۔اللہ پاک کا یہ بھی ارشاد ہے '' پاک اور بلند ہے وہ ذات جس نے معین مقدار وں کے ساتھ تخلیق کی''۔

روشنی کی بیرالگ الگ مقداریں ہی انفرادیت پیدا کرتی ہیں۔ روشنی جب دماغ پر نزول کر کے بھھرتی ہے تواس میں رنگ پیدا ہو جاتے ہیں۔ رنگوں کی بیرلہریں ہر تخلیق میں وولٹیج کا کام کرتی ہیں۔ کوئی انسان سکھیا کھا کراس لئے مر جاتا ہے کہ سکھیا کے اندر کام کرنے والے برقی نظام کاوولٹیج انسان کے اندر کام کرنے والے وولٹیج سے زیادہ ہوتا ہے۔

نگینہ پاپتھر کے اندر بھی روشنی دور کرتی رہتی ہے۔ اگرانسان کی روشنیاں اور پتھر کی روشنیاں باہم مطابقت رکھتی ہیں تو یہ پتھر انسان کے لئے مفید ثابت ہوتے ہیں۔ پتھر کی روشنیاں اورانسان کے اندر دور کرنے والی روشنیاں باہم دگرمل کرایک طاقت بنالیتی ہیں۔ یہ طاقت براہراست دماغ کو تقویت دیتی ہے اورانسان کی بہت سی خفیہ صلاحیتیں بیدار ہو جاتی ہیں۔ یہ کوئی ایسی بات نہیں ہے جو فہم وادراک سے ماوراء ہو۔

ہماراعام مشاہدہ ہے کہ محلول جسم پر لگانے سے کھال جل جاتی ہے اور کوئی دوسری چیز جسم پر رکھنے یا ملنے سے ہمیں راحت ملتی ہے۔ بات بیہ ہے کہ جب ہمارے جسم پر کوئی چیز رکھی جاتی ہے یاہماراہاتھ کسی چیز سے مس ہوتا ہے تواس چیز کے اندر کام کرنے والی





لہریں فی الفور ہمارے دماغ کو متاثر کرتی ہیں۔ بالکل یہی صورت تگینہ اور پتھر کی ہے۔انگو تھی میں کوئی تگینہ یا پتھر انگل سے مس ہوتا ہے توان کے اندر کام کرنے والا والٹیج دماغ میں پہنچا ہے اور دماغ کوطاقت بخشاہے۔

جہاں تک انگوشی میں پھر یا نگینہ پہنے کا تعلق ہے، معمولی نگینہ بھی اپنے رنگ کی بناپر وہی خاصیت رکھتا ہے جو قیمتی پھر رکھتا ہے۔ ہہاں تک انگوشی میں پھر یا نگینہ پہنے کا تعلق ہے، معمولی نگینہ بھی اپنے رنگ کی بناپر وہی خاصیت رکھتا ہے۔ ہو انگرہ کا غذیر بید دائرہ اس طرح بنائیں کہ اندرونی دائرہ کا قطر ۱۲۳/۲ نے اور بیر ونی دائرہ کا قطر ۱۲۱/۲ نے ہو۔

اب باوضود ورکعت نماز نفل استخارہ پڑھیں۔ پھر سور ۂ یاسین ایک مرتبہ پڑھ کراپنے پاس موجود تمام پتھر وں (جن کے فوائد جانچنے ہیں) پر دم کریں۔اور ان میں سے ایک پتھر دائرہ کے وسط میں رکھ کراس کے اوپر انگشت شہادت کو آہستہ سے رکھیں۔ یعنی انگلی پتھر سے صرف مس کرے لیکن پتھر کی حرکت میں رکاوٹ پیدانہ کرے۔اب آپ آہستہ آہستہ

إِنَّهُ مِنْ سُلِّيمًانَ وَإِنَّهُ لَيْسَ لِهَا مِنْ دُوْنِ اللَّهِ كَاشِفَهُ

بلا تعداد پڑھتے جائیں۔ چند منٹوں کے بعد ہی پتھر میں حرکت پیدا ہو گی اور دائر ہ کے جس خانہ میں جاکر رک جائے یہ پتھر آپ کے لئے اس تا ثیر کا حامل ہو گااور یہی فائد ہی پہنچائے گا۔

ا گر پھر حرکت کرتا ہوا متعدد خانوں میں سے گزرے تو جن جن خانوں سے پھر گزرایہ آپ کے لئے اتنی ہی تا ثیرات کا حامل ہو گا۔ا گر پھر حرکت نہ کرے توبہ پھر آپ کے لئے فائدہ مند نہ ہو گا۔

ایک کے بعد دم شدہ پھر وں میں سے دوسرا پھر دائرہ میں رکھ کر پھر مذکورہ عمل پڑھنا شروع کر دیں۔اسی طرح آپ ایک ہی نشست میں بہت سے پھر وں اور نگینوں کے خواص اپنے لئے معلوم کر سکتے ہیں۔ پھر یانگ کا وزن تین رتی سے کم نہیں ہونا چاہئے۔

اسی طرح نام یاتار نخ پیدائش کے مطابق بھی، پھر یا نگینہ کا منتخاب کیا جاسکتا ہے۔ تاریخ پیدائش یاد نہ ہو تواپنے نام کے پہلے حرف سے رنگ کا انتخاب کریں اور بیپھر یا نگینہ ،انگو تھی میں اس طرح پہنیں کہ انگلی سے مس ہو تارہے۔

تاریخ پیدائش

نام کاپہلا حرف

موافق ربگ





ا\_ل\_ع\_ی

سرخ

۲۱،اپریل تا۲،مئ

بدو

نيلا

۲۲، مئی تا ۲،جون

ق-ک

سرخی مائل زر د

۲۲، جون تا۲۳، جولائی

0-2

سفيد\_دودهيا\_ ملكانيلا

۲۴، جولائی تا۲۳، اگست

م

نار نجی

۱٬۲۴ گست تا۲۳، ستمبر

پ۔غ

گهرازرد\_نقرئی



ہلکا گلانی۔نیلا

۲۲،۱کتوبرتا۲۲،نومبر

ظ ـ ذ ـ ض ـ ز ـ ن

گهراسرخ-قرمزی

۲۳،نومبر تا۲۲،د سمبر

ف

بلكاار غواني

۲۳، د سمبر تا۲۰، جنوری

ح-خ-گ

بھورا۔ نیوی بلیو۔ سیلیٹی

۲۱، جنوری تا۱۹، فروری

س-ش-ص-ث

سياه-نيلا-سبز

۲۰ فروری تا۲۰ مارچ

د\_چ

بینگنی- گهراسبز \_ بھورا



سر مراقبہ سے علاج

جسمانی لحاظہ ہمارے اندر دونظام کام کرتے ہیں۔

ارسمپیتھیٹک سٹم (Sympathetic System)

۱- پیراسمپیتھیٹک سٹم (Parasympathetic System)

اول الذكر نظام دل كى دھڑكن كى تيزى، خون كى رفتار كى تيزى اور آئھوں كى پتليوں كے پھيلنے كو كنڑول كرتاہے جبكہ دوسرے نظام كے تحت دل كى دھڑكن كا آہتہ ہونا، خون كى رفتار كا كم ہونا۔ پتليوں كاسكڑنااور جسم كے مختلف مادوں كى حركات و قوع پذير ہوتی ہیں۔

یہ نظام ہمارے ارادے اور اختیار کے بغیر کام کرتا ہے۔ مثلاً ہم سانس لینے پر مجبور ہیں اگر سانس روک بھی لیں تو پچھ وقفے کے بعد دوبارہ سانس لینے پر مجبور ہوجاتے ہیں۔ دل کی رفتار پر بھی ہمیں اختیار نہیں ہے چنانچہ فی زمانہ طبّی ماہرین اور ماہرین علم النفس اس بنیاد پر کام کررہے ہیں کہ مختلف طریقوں اور مشقوں سے اگر ہم پیراسمپیتھیٹک سسٹم کی حرکات پر اثرات مرتب کر سکیں تو ہم بیراسمپیتھیٹک سسٹم کی حرکات پر اثرات مرتب کر سکیں تو ہم بیراسمپیتھیٹک سسٹم کی حرکات پر اثرات مرتب کر سکیں تو ہم بیرا سمپیتھیٹک سسٹم کی حرکات پر اثرات مرتب کر سکیں تو ہم بیرا سمپیتھیٹک سسٹم کی حرکات پر سائنس دانوں نے '' بائیو بیاریوں کا کامیابی سے دفاع کر سکیں گے اور بہت سے امراض کا خاتمہ آسانی سے ہوجائے گا۔ اس بنیاد پر سائنس دانوں نے '' بائیو فیڈ بیک ''نامی طریقہ ایجاد کیا ہے جس پر تحقیقات کی جار ہی ہیں۔

مراقبہ کے ذریعے پیراسمپیتھیئک سسٹم پر حسب منشاءاثرات مرتب کیے جاسکتے ہیں۔ مراقبہ اس نظام میں خوشگوار تبدیلیاں پیدا کر دیتا ہے۔ مراقبہ کی کیفیت گہرے سکون اور کھہراؤ میں لے جاتی ہے۔ یہ کیفیت ہمارے اوپر عام طور پر طاری نہیں ہوتی کیونکہ ذہمن زیادہ دیر تک ایک جگہ نہیں کھہر تا۔ مراقبہ سے نہ صرف قوت ارادی میں اضافہ ہوتا ہے بلکہ جسمانی اور نفسیاتی اعتبار سے بھی کثیر فوائد حاصل ہوتے ہیں۔ تجربات اور مشاہدات نے ثابت کر دیا ہے کہ مراقبہ سے مندر جہ ذیل جسمانی اور نفسیاتی فوائد حاصل ہوتے ہیں۔

0 خون کے دباؤیر کنڑول

0 قوت حیات میں اضافہ

O بصارت میں تیزی

Oخون کی چکنائی میں کمی





0 تخلیقی قوتوں میں اضافہ

0 چڑ چڑے بن میں کی

O د ل کی کار کر د گی میں بہتری

0 قوت ساعت میں اضافیہ

0 بیار یوں کے خلاف قوت مدافعت

0ڈییریشن اور جذباتی ہیجان کا خاتمہ

0 پریشانی اور مشکلات میں آنے والے د باؤمیں کمی

0 خون کے سرخ ذرات میں اضافہ

O قوت یاد داشت میں تیزی

0 بہتر قوت فیصلہ

0 بے خوالی سے نجات اور گہری نیند

0 ڈراور خوف کے خلاف ہمت اور بہادری

0وسوسول سے نجات

0حسد كاغاتمه

0 مراقبہ میں کامیابی کے بعد، جادوٹونے، بھوت پریت، آسیب اور منفی خیالات سے آزادی

مراقبہ کے ذریعے مریض میں کس طرز پر رنگ وروشنی میں تبدیلی کی جائے اس کا تعین صرف ایک ماہر ہی کر سکتا ہے کیونکہ اس دوران مریض کی طبیعت کار جمان، ذہن کی قوت، طرز فکر، طبعی ساخت اور دیگر بہت سے عوامل کو مد نظر رکھا جاتا ہے۔ مراقبہ کے ذریعے رنگ وروشنی کو جذب کرنے کا طریقہ ہیہے۔

طریقه نمبرا۔آرام دہ نشست میں بیٹھ کر تصور کریں کہ رنگ اورروشنی کی لہریں پورے جسم میں جذب ہور ہی ہیں۔





طریقه نمبر ۳ مراقبه میں تصور کیاجائے که گردوپیش کاپوراماحول روشنی سے معمور ہے۔

طریقہ نمبر ۸۔ یہ تصور کیاجائے کہ مراقبہ کرنے والاروشنی کے دریامیں ڈوباہواہے۔

طبی اور جسمانی لحاظ سے ہررنگ اور روشن کے الگ الگ خواص ہیں۔ جب کسی روشنی کا مراقبہ کیا جاتا ہے توذ ہن میں کیمیائی تبدیلیاں پیدا ہونے لگتی ہیں اور دماغ میں مطلوبہ روشنی کو جذب کرنے کی طاقت بڑھ جاتی ہے۔ ایسے نفسیاتی عوارض جو ذہنی ٹوٹ پھوٹ سے پیدا ہوتے ہیں ان کے تدارک کے لئے تجویز کردہ روشنیوں کے مراقبے درج ذیل ہیں۔

نوٹ: کس رنگ یاروشنی کامراقبہ کیاجائے۔اس کے لئے استاد کی رہنمائی اشد ضروری ہے

نيلى روشني

نیلی روشنیوں سے دماغی امراض، گردن اور کمر میں درد، ریڑھ کی ہڈی کے مہروں کی خرابی، ڈپریشن، احساس محرومی، کمزور قوت ارادی سے نجات مل جاتی ہے۔

زردروشني

نظام ہضم، حبس ریاح، آنتوں کی دق، پیچش، قبض، بواسیر،معدہ کاالسر وغیرہ کے لئے نہایت ہی موثر علاج ہے۔

نار نجی روشنی

سینے کے امراض مثلاً دق، سل، پرانی کھانسی، دمہ وغیرہ کاعلاج ہے۔

سبزروشني

ہائی بلڈ پریشر اور خون میں حدت سے پیدا ہونے والے امراض، جلدی امراض، خارش، آتشک، سوزاک، چھیپ وغیرہ کا علاج ہے۔

سرخ روشنی



www.ksars.org

لوبلڈ پریشر، اینمیا، گھٹیا، دل کا گھٹنا، دل کا ڈوبنا، توانائی کا کم محسوس کرنا، نروس بریک ڈاؤن، دماغ میں مایوس کن خیالات آنا، موت کاخوف،اونچی آواز سے دماغ میں چوٹ محسوس ہوناوغیرہ کے لئے سر خروشنی کامراقبہ کرایاجاتا ہے۔

جامنی روشنی

مر دول کے جنسی امراض اور خواتین کے اندرر حم سے متعلق امراض کاعلاج ہے۔

گلابی روشنی

مرگی، دماغی دورے، ذبن اور حافظہ کا ماؤف ہونا، ڈر اور خوف، عدم تحفظ کا احساس، زندگی سے متعلق منفی خیالات آنا، دنیا بیزاری سے نجات پانے کے لئے موثر علاج ہے۔ صاحب مراقبہ کے لئے ضروری ہے کہ جس جگہ مراقبہ کیا جائے وہاں وہاں شور وغل نہ ہو،اند ھیراہو۔ جتنی دیر کسی گوشے میں بیٹھا جائے اپنی تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ ذبن کو مقصود کی طرف متوجہ رکھا جائے۔

پر میزواحتیاط:

ا مصال کا کم سے کم استعال کیا جائے

۲۔ کسی قشم کا نشہ نہ کیا جائے

سركهاناآدهابيك كهاياجائ

سم۔ ضرورت کے مطابق نیند پوری کی جائے اور زیادہ دیر بیدار رہے

۵ ۔ بولنے میں احتیاط کی جائے، صرف ضرورت کے وقت بات کی جائے

٧- عيب جو كى اورغيبت كواپنے قريب نه آنے دے

ے۔ جھوٹ کواپنی زندگی سے یکسر خارج کردے

۸\_مراقبہ کے وقت کانوں میں روئی رکھے

9۔ مراقبہ ایسی نشست میں کرے جس میں آرام ملے لیکن یہ ضروری ہے کہ کمرسید ھی رہے۔اس طرح سید ھی رہے کہ ریڑھ کی ہڈی میں تناؤنہ ہو





• ا۔ مراقبہ کرنے سے پہلے ناک کے دونوں نتھنوں سے آہتہ سانس لیا جائے اور سینہ میں روکے بغیر خارج کردیا جائے۔ سانس کا پیہ عمل سکت اور طاقت کے مطابق استاد کی نگرانی میں پانچے سے اکیس بارتک کریں۔

اا۔سانس کی مشق شال رخ بیٹھ کر کی جائے

۱۲۔ مراقبہ لیٹ کرنہ کیا جائے کیونکہ اس طرح بیداری کے حواس مغلوب ہوجاتے ہیں اور نیند غالب آ جاتی ہے۔وہ کیفیات جو بیداری میں سامنے آنی چاہئیں خواب میں منتقل ہو جاتی ہیں۔اس سے یہ نقصان ہوتا ہے کہ دماغ بیداری کے بجائے خواب دیکھنے کا عادی ہو جاتا ہے۔

### سم تعویذات سے علاج

انسان کے اندر کام کرنے والی ساری صلاحیتوں کا دار و مدار ذہن پر ہے۔ ذہن کی طاقت ایسے ایسے کارنامے انجام دیتی ہے جہاں شعور بھی ہر اساں اور خوف زدہ نظر آتاہے۔ انسان کی ایجاد کا بیہ کتنا بڑا کارنامہ ہے کہ اس نے اپنی ذہنی صلاحیتوں کو استعال کر کے ایک ایٹم کو اتنا بڑا در جہ دے دیا کہ اس ایک ایٹم سے لاکھوں جانیں ضائع ہوسکتی ہیں یعنی بیہ کہ ایٹم کو لاکھوں اشر ف المخلو قات انسانوں پر فضیلت دی گئی ہے۔ جس طرح ایٹم میں مخفی طاقتیں موجود ہیں بالکل اسی طرح کائنات کی ہر تخلیق میں مخفی اور پوشیدہ طاقتوں کی اصل روشنی ہے۔

تعویذ میں بھی یہی روشنی کام کرتی ہے چو نکہ انسان اشر ف المخلوقات ہے اس لئے روشنی پر اس کو تصرف کا اختیار دیا گیا ہے۔ تعویذ کے نقوش میں جوروشنیاں کام کرتی ہیں وہ ذہن انسانی کے تابع ہیں لیکن یہ بات بہت زیادہ غور طلب ہے کہ کسی بھی عمل کے صبح نتائج اس وقت سامنے آتے ہیں جب ہماری صلاحیتیں، دلچیسی اور کیسوئی کے ساتھ عمل پیراہوں۔ قانون یہ ہے کہ دلچیسی اور کیسوئی ماسل نہ ہونے کی وجہ سے روشنیاں بھر جاتی ہیں۔ یہی حال تعویذ کے اوپر لکھے ہوئے نقوش اور ہندسوں کا بھی ہے۔ کوئی عامل جب تعویذ کھتا ہے تو وہ اپنی پوری صلاحیتوں کوروبہ عمل لاکراپنی ماور ائی قوتوں کو حرکت میں لے آتا ہے۔

قرآن پاک میں ارشادہے، پاک اور اعلیٰ ہے وہ ذات جس نے معین مقدار وں کے تحت تخلیق کی۔ تعویذ کے اوپر لکھے ہوئے نقوش اور ہند سے بھی اس قانون کے پابند ہیں۔ علم لدنی میں بیر پڑھایا جاتا ہے کہ یہاں ہر چیز مثلث اور دائرہ کے تانے بانے میں بنی ہوئی ہے۔ فرق بیہے کہ کسی نوع کے اوپر دائرہ غالب ہے اور کسی نوع کے اوپر مثلث غالب ہے۔

مثلث کاغلبہ زمان و مکان (Time&Space) کی تخلیق کرتا ہے اور جس نوع پر دائرہ غالب ہوتا ہے وہ مخلوق لطیف اور ماورائی کہلاتی ہے جو ہمیں نظر نہیں آتی جیسے جنات اور فرشتے۔انسان چو نکہ اشر ف المخلوقات اور اللہ تعالیٰ کی تیسر کی صناعی ہے اس لئے وہ





چاہے توخود کو مثلث کے دباؤسے آزاد کرکے دائرہ میں قدم رکھ سکتا ہے۔ جیسے ہی وہ دائرہ کے اندر قدم رکھ دیتا ہے اس کے اوپر جنات کی دنیا اور فرشتوں کا انتشاف ہو جاتا ہے۔ یہی دائرہ اور شلث تعویذ میں ہندسے بن کر عمل کرتے ہیں جو نقطہ سے شر وع ہو کر 9 کے ہندسے پر ختم ہو جاتے ہیں۔

نقطه(٠)

ذہن میں ایک نقطہ ہوتا ہے۔اس میں کوئی لمبائی چوڑائی نہیں ہوتی بلکہ وہ نقطہ کے تصور کی اصل ہے۔جب کسی طاقت کو یا کسی عمل کو مضاعف کرناہو (مضاعف کرنے سے مرادیہ ہے کہ طاقت یا کسی عمل کی طاقت کودو گناہ، بیس گنا، دس ہزار گناہ، ایک لاکھ گنایا اسسے بھی زیادہ گناکرناہو توالی صورت میں سیدھی طرف ایک نقطہ کھتے ہیں۔

ایک کامندسه(۱)

ا گریہ طاقت کسی چیز کو کمزور کرنے کے لئے استعال کی جائے توایک کیبر اوپر سے پنچے کی طرف یعنی ایک کا ہندسہ استعال کیا جاتا ہے۔

دوكامندسه (۲)

ا گراس طاقت کو تعمیر اور تخریب دونوں کیلئے استعال کیا جائے یعنی مصر کو ختم کرنے کے لئے اور مفید کو تخلیق کرنے کے لئے تواس لکیر کے اوپر می سرے میں نصف دائرہ بنایا جاتا ہے۔اس سے دو کا ہند سہ بن جاتا ہے۔

تين کاهندسه (۳)

ا گربہت ساری چیزیں غلط ہیں،ان کومٹاناہے اور صرف ایک کومفید میں تخلیق کرناہے تودونصف دائرے،سید ھی لکیریعنی ایک کے ساتھ شامل کر دیئے جائیں تو یہ تین کاہند سه بن جائے گا۔

چار کامندسه (۴)

ا گرایک غلط کو حذف کرناہے اور دوسری بہت سی مفید طاقتیں تخلیق کرنی ہیں توالف مکسورہ اور نصف دائرہ کوایک کے ہندسے میں ملائیں گے۔ یہ چار کا ہندسہ بن جائے گا۔

يانچ کامندسه (۵)





ا گر صرف مضرر سال حالات پیش نظر ہیں اور صرف مشکلات ہی مشکلات در پیش ہیں۔ لینی خارجی دنیاسے حوادث پے در پے جمع ہورہے ہیں اور تسلم کے ساتھ آرہے ہیں تو آنے والے واقعات کوروکنے کے لئے ورائے ذہن کی طاقت استعال کرنی پڑے گی۔

اس کاطریقه به ہوگا، دونصف دائروں کواس طرح ملایاجائے جس میں مثلث نمایاں ہو۔

چھ کاہندسہ (۲)

ا گرذہن کے اندر تعمیر کی صلاحیتیں معطل ہیں توان کو حرکت میں لانے کے لئے ایک کے ساتھ بائیں طرف اوپری حصہ پر نصف دائرہ کااضافہ کردیں گے۔

سات کاہندسہ (۷)

مشکلات و ناساز گار حالات ،اگر طبیعت اختراع کرر ہی ہے اور انسان کام کرتے کرتے صیحے کام کو خود ہی بگاڑ دیتا ہے یا کوئی الیم حرکت کر بیٹھتا ہے کہ اس کے مفید نتائج نہ نکلیں تو اس کے لئے دو خط استعال ہوتے ہیں۔ایک سیدھااور ایک آڑا۔ دونوں کو ملا یاجائے توسات کا ہندسہ بن جائے گا۔اس سے ذہن کی تخریبی حرکات ،اشتعال اور تباہی کے رجحانات مسدود ہوجاتے ہیں۔

آٹھ کاہندسہ (۸)

تخریبی حرکات،اشتعال اور تباہی کار جحان اور اس قبیل کی دوسری چیزیں اگر ماحول سے آرہی ہیں اور طبیعت ان کااثر قبول کرنے پر اس لئے مجبور ہے کہ وہ ماحول کی پابند ہے تواس قسم کے آنے والے بیر ونی حملوں کور وکنے کے لئے دو آڑے خط استعمال ہوتے ہیں۔ان سے آٹھ کا ہند سہ وجو دمیں آتا ہے۔

نو کامهند سه (۹)

جو مسائل سمجھ میں نہ آئیں ان کو حل کرنے کے لئے نو کا ہند سہ استعال ہوتا ہے۔ جو امر اض بہت پیچیدہ ہوں خاص طور پر پاگل پن، مرگی، مالیخولیا، مایوسی، احساس کمتری، کند ذہنی کو دور کرنے اور حافظ بحال کرنے میں یہ ہند سہ عجیب وغریب صفات کا حامل ہے۔ یہ ہند سہ چھپی ہوئی چیزیں اور وسائل حاصل کرنے کے لئے کئی طریقوں سے لکھا جاتا ہے مثلاً گاغذ کے اوپر، دھات کی پتریوں کے اوپر، جھوج پتر کے اوپر، کھال کے اوپر، ہٹری کے اوپر، کیسال سطح کے اوپر، گولائی کے اوپر، ناخن کے اوپر، سونے چاندی اور انگو تھی میں گلینہ کے اوپر، کو اوپر، سونے جاندی اور انگو تھی میں گلینہ کے اوپر۔

شلث(r)





گھر میں یا وراثتاً تخریبی آثار ملیں، ان کو ختم کرنے کے لئے تین آڑے خط تعویذ پر کھے جاتے ہیں جو مثلث شکل اختیار کرلیں گے۔اسلاف سے ورثہ میں ملی ہوئی بیاریاں، بری عادتیں ختم کرکے تعمیر مقصود ہو تواس مثلث میں ایک نقطہ (3) لگادیا جاتا ہے جس سے ان تخریبی ورثوں کے علاوہ آسیب، گیس، ہوا کے زہر لیے جراثیم، مونو گیس، وبائی لہریں وغیرہ وغیرہ کی روک تھام ہوجاتی ہے۔

خون میں سقم واقع ہو جائے، کینسر لاحق ہو جائے توایک سید ھی لکیر سے مثلث کے اوپری سرے کو نصف سے کا ٹیتے ہوئے نصف تک مثلث (3) بنادی جاتی ہے۔ یہ کینسر اور کینسر کے قبیل کے دوسرے امراض کا شافی علاج ہے۔

#### ۵۔ لہروں سے علاج

انسان کی زندگی دورخوں پر قائم ہے۔ایک رخ ہے ہے کہ ہم ہر چیز کو مادیت کے پیمانے سے ناسپتے ہیں اور انسانی زندگی کادوسر ارخ وہ ہے جس پر مادیت کا قیام ہے۔ کوئی بھی مادی شے کسی نہ کسی بنیاد پر قائم ہے، یہ بنیاد روشنی ہے ایک طرح کا مادہ ہے۔ ایسا مادہ جھے ہم لطیف ترین مادہ کہہ سکتے ہیں جس میں کثافت نہیں ہوتی۔ جس میں بھاری پن نہیں ہوتا اور ایسا مادہ جو نہایت تیز رفتاری سے سفر کرتا ہے۔ اس میں عام مادہ کی نسبت سور اخ چھوٹے ہوتے ہیں جب کہ عام مادہ میں سور اخ بڑے ہوتے ہیں لیعنی مادہ کا ہر ذرہ بہت بڑا سور اخ ہے۔ جب یہ سور اخ ایک جگہ جمع ہوجاتے ہیں تو مادہ کی کوئی نہ کوئی شکل بنتی ہے۔ قانون سے سے کہ جو چیز جتنی زیادہ سخت ہوگی اور جس چیز میں جتنی زیادہ موٹائی ہوگی۔ اس میں اسے بہی بڑے سور اخ ہوں گے۔

روحانی سائنس کے نظریے پر تیسری آنکھ سے دیوار کو دیکھا جائے تو دیوار میں غاروں کی طرح بڑے بڑے سوراخ نظر آتے ہیں۔
لیکن روحانیت جس روشنی کو مادہ یا Matter کہتی ہے اس میں سوراخ عام مادے کی بہ نسبت چھوٹے ہوتے ہیں۔ چو نکہ روشنی کھی مادہ ہے اس کئے اس کی بھی کوئی نہ کوئی بنیاد ہے۔ روشنی جس بساط پر قائم ہے اسے روحانیت نور کے نام سے جانتی ہے۔ نور کر وشنی سے زیادہ لطیف روشنی ہے۔ چو نکہ نور میں Dimension ہوتے ہیں، اس لئے اس کی بھی کوئی نہ کوئی بنیاد ہے۔ نور کی بنیاد ہے۔ نور کی بنیاد جے۔ نور کی بنیاد جے۔ نور کی بنیاد جے۔ نور کی میں Dimension نہیں ہوتے۔

عظیم روحانی سائنسدان قلندر بابااولیاء کا نظریه اضافیت میہ کہ کوئی شے ایسی نہیں جو عجلی، نور، روشنی اور مادیت کے غلاف میں بند ہو۔ اس بات کو اس طرح کہا جائے گا کہ اس د نیامیں یا کا نئات میں جو کچھ موجود ہے وہ چار غلافوں میں بند ہے اور میہ چاروں غلاف ایک دوسرے سے پیوست ہیں۔ یہ جس طرح پیوست ہیں اسی طرح الگ الگ بھی ہیں۔ اس کی مثال کتاب کے ورق سے دی جاسکتی ہے۔ ورق کے دوشنے ہیں جو یک جان بھی ہیں اور الگ الگ بھی۔





تخلیق کا فار مولایہ ہے کہ کا نئات کی تخلیق کا پہلا مرحلہ بھی ہے اور کا نئات کا وہ مرحلہ جو مادی جسم کے ساتھ مادی آنا ہے مفروضہ مرحلہ ہے لیکن چو نکہ کا نئات تھہری ہوئی نہیں ہے مسلسل حرکت میں ہے اس لئے چاروں غلاف بیک وقت حرکت کرتے ہیں اور بیہ حرکت جاری وساری ہے۔

جب کوئی مخلوق سانس اندر لیتی ہے تواس کا تعلق بخل سے ہو جاتا ہے اور جب مخلوق سانس باہر نکالتی ہے تو کیلوریز (Calories) بنتی ہیں۔ یہ کیلوریز ہی مادی جسمانی زندگی کا ایند ھن بنتی ہیں۔

روحانی سائنس میں سانس کے ان دونوں رخوں کے لئے حضور قلندر بابااولیاء نے دوالگ الگ اصطلاحیں قائم کی ہیں۔ سانس کا اندر کھرائی میں جانا یاصعودی حرکت ہے۔ سانس کا بہر نکالنا نزولی حرکت ہے۔ سانس کا گہرائی میں جانا یاصعودی حرکت سے مرادیہ ہے کہ مخلوق یاانسان کا تخلیقی سلسلہ بخل سے قائم ہے۔ نزولی حرکت سے کوئی چیز مظہر بنتی ہے۔ فار مولا یہ بناکہ جب ہم اندر سانس لیتے ہیں تو ماجی سانس کی جی نور اور روشنی سے گزر کر بخلی میں داخل ہوجاتے ہیں اور جب ہم سانس باہر نکالتے ہیں تو بخلی، نور اور روشنی سے گزر کر مادیت میں داخل ہوجاتے ہیں۔ اگر اس بات کی مشق کرلی جائے کہ سانس کی گہرائی بڑے و قفوں پر محیط ہوجائے تو انسان کے اندر وہ صلاحیتیں بیدار ہوجاتی ہیں جن صلاحیتوں سے انسان روشنی، نور اور بخلی کود کھتا ہے۔

تصرف کا طریقہ یہ ہے کہ روحانی انسان سانس کی گہرائی کے عمل سے اس شے کارشتہ جو آناً فاناً ظہور میں آتی ہے جُلی کے ساتھ کردیتا ہے۔ جب بخل سے وہ چیز یاروحانی انسان کاار ادہ نزول کرکے ادی خول میں داخل ہوتا ہے تو چیز وجود میں آجاتی ہے۔ مثلاً یک آدمی کو بخار ہے، بخار اتار نے کا مادی طریقہ یہ ہے کہ اس کو ایسی دوائیں دی جائیں جو خون کے اندر دور کرکے جسمانی مشین میں ہیئنگ سسٹم (Heating system) متوازن کردے لیکن اگر کوئی روحانی انسان جو سانس کی گہرائی کے قانون سے واقف ہیئنگ سسٹم (جو اپنے ارادے سے بخار کو جسم پرسے اتر جانے کا حکم دیتا ہے تو یہ حکم صعودی حرکت کرکے بخی بن جاتا ہے اور بخلی سے نزول کرکے مادی خول میں داخل ہو جاتا ہے۔ روحانی انسان کے حکم کی رفتار کرکے مادی خول میں داخل ہو تا ہے۔ روحانی انسان کے حکم کی رفتار کرتے ہوتی ہے کہ اس کو سینڈ یامنٹ کے و قفول سے نہیں ناپاجا سکتا، یہ عمل آناً فاناً ہوتا ہے۔

روحانی علوم میں یہ بتایاجاتا ہے کہ زمین کے اوپر موجود پہاڑ بھی سانس لیتے ہیں۔ پہاڑ کے سانس لینے کی رفتاریعنی سانس اندر جانے اور سانس بہر آنے کی عام رفتار پندرہ منٹ ہے۔ مثلاًا گرایک انسان ایک منٹ میں تقریباً تھارہ مرتبہ سانس لیتا ہے۔ یعنی اگرانسان پندرہ منٹ میں دوسوستر (۲۷۰) مرتبہ سانس لیتا ہے تو پہاڑ پندرہ منٹ میں ایک مرتبہ سانس لیتا ہے۔ سانس لینے سے مراد سانس کا گہرائی میں جاناہی نہیں بلکہ سانس کی مشقول کے ذریعے سانس کا گہرائی میں جاناہی نہیں بلکہ سانس کی مشقول کے ذریعے سانس





کو گہرائی میں پندرہ منٹ تک روکنے اور پندرہ منٹ تک باہر نکالنے پر کنڑول حاصل کرلے تو پہاڑ پر تصرف کرکے پہاڑ کوریزہ ریزہ کر سکتا ہے۔

د نیاوی زمین کی طرح عالم آسان میں بھی مخلوق اور زمینیں موجود ہیں۔عالم آسان میں موجودات کی سانس کی رفتار زمین میں موجود مخلوق کی سانس کی رفتار سے واقف ہو کر اس پر عبور مخلوق کی سانس کی رفتار سے واقف ہو کر اس پر عبور حاصل کرلے تووہ آسانی مخلوق پر بھی تصرف کر سکتاہے۔

٧\_ماورا ئى علاج

یہ طریقۂ علاج براہ راست قوانین قدرت سے منسلک ہونے کے باعث فوری اور یقینی نتائج کا حامل ہے۔اس طریقۂ علاج کے تحت تجویز کردہ چند مسائل کے حل درج ذیل ہیں۔

مستلير

میں خدااور رسول کو حاضر ناظر جان کر سے لکھ رہی ہوں۔میر اشوہر مجھے ہر طرح سے دکھ دیتا ہے ،منہ سے بولنے بھی نہیں دیتا ۔اچھی بات پر بھی گالیاں بکتا ہے۔

کسی سے آنکھ اونچی کرکے بات نہیں کرنے دیتا۔ اولاد سے بھی ایساسلوک کرتا ہے جیسے سوتیلے بچے ہوتے ہیں۔ اڑوس پڑوس میں بھی کسی سے آنکھ اونچی کرکے بات نہیں رکھنے دیتا، مال کے گھر کا دروازہ بھی میرے لئے کھلنے نہیں دیتا۔ میری کسی معاملے میں طرف داری کے لئے گونگا بنار ہتا ہے۔ آٹھ سال سے اسی طرح گاڑی چل رہی ہے بچے اور میں عاجز آچکی ہوں خدا کے لئے کوئی ایسا عمل یا علاج بتلائیں کہ بیہ شخص بدل جائے۔ مجھے قید میں سمجھ کر آزادی دلائیں۔

حل

آپاپ شوہر کا 235۱۱ فی کو ایک فوٹو بنوالیں اور اسے فریم کروالیں۔اس فوٹو کو الٹاکسی ایسی جبگہ رکھیں جہاں محفوظ رہے۔الٹا سے مرادیہ ہے کہ سرینچے اور دھڑاویر ہو۔آپ کے شوہر یا کوئی اور تصویر کوسیدھا کر دیں تو کوئی حرج نہیں آپ پھر الٹادیں۔جب تک آپ کے شوہر کارویہ آپ سے درست نہ ہوجائے فوٹواسی طرح رکھیں اور پانی، چائے اور کھانے پر ایک بار'' یاودود''پڑھ کردم کردیں۔

نوٹ: خصوصی اجازت کے بغیر کوئی صاحب پاصاحبہ بیہ عمل نہ کریں۔





www.ksars.or

مستلير

احمد رضا، حیدر آباد۔ گوہر رحمان ،لانڈ ھی۔الطاف حسین ،کراچی۔ محمد اسلام ، سیالکوٹ۔عبدالرحیم شاہین، جھنگ۔صوفیہ نازش ،لاہور۔ریاض علی عابد،ڈیرہ دبئ۔

حل:

آپ سب حضرات وخوا تین صبح بہت سویرے سورج نگلنے سے پہلے اٹھ کر ضروریات سے فارغ ہونے اور فرائض کی ادائیگی کے بعد شال رخ منہ کر کے بیٹھ جائیں۔

گردن مبکی سی سید هی طرف جھالیں اور دائیں بائیں آئھ سے ناف کے مقام پر ارتکاز کریں۔ کوشش کریں کہ بلک نہ جھیکے۔جب ارتکاز قائم ہو جاتا ہے ، ناف کے مقام پر زر در نگ روشنیاں دائروں میں گھو متی ہوئی نظر آتی ہیں۔ان روشنیوں کے پس پر دہ آپ کا لاشعور جھپاہوا ہے اور ہروہ کام جو شعور میں آنے کے بعد مظہر بنتا ہے پہلے لاشعور میں موجود ہوتا ہے۔جب توجہ زر دشعاعوں میں جذب ہو جائے تودل میں اس کام کی تحمیل کا فیصلہ کریں۔ اپنی ساری روحانی قوت سے یہ کہیں کہ یہ کام ہو گیا ہے۔ صرف ایک بار

نوٹ: خصوصی اجازت کے بغیر کوئی صاحب پاصاحبہ بیہ عمل نہ کریں۔

مسكله

خدىجە بشير ،راولپنڈى اطهر حسين صديقى،اورنگى ٹاؤن - حميراانجم ،سھر - شهلا بانو،ايبٹ آباد - ثمينه ياسمين ، کراچی - مشکوراحمد غورى،ملير کالونی -

حل

آپ سب کومیری طرف سے جنت کی حوروں سے ملاقات کا عمل کرنے کی اجازت ہے۔اللہ تعالیٰ کامیابی عطا کرے۔ آمین!

اس عمل کا طریقہ یہ ہے، صبح بہت سویرے بیدار ہو کر وضو بیجئے اور شال رخ منہ کرکے بیٹھ جائے۔ آ تکھیں بند کرکے تصور بیجئے

کہ آپ جنت میں ہیں۔ چند ہفتوں میں انشاء اللہ تصور قائم ہوجائے گا۔ جب جنت کا تصور قائم ہوجائے تو آپ یہ دیکھئے کہ حوروں

کے ساتھ بیٹھی ہیں۔ جب حوروں کے خدو خال اور جسمانی ساخت سے آپ مانوس ہوجائیں تو حوروں سے معلوم بیجئے کہ ان کی
خوبصورتی کاراز کیا ہے۔





خوبصورتی کابیر راز معلوم ہوجانے پر وہ عورت جواس رازسے واقف ہوجاتی ہے لاکھوں کروڑوں عور توں پر بھاری ہوتی ہے۔اس کے اندر کشش اور جاذبیت کابیر عالم ہوتا ہے کہ اچھے اچھے مر دول کے حواس جواب دے جاتے ہیں۔مر د حضرات جنت میں غلمان کا تصور کریں۔

نوٹ: خصوصی اجازت کے بغیر کوئی صاحب پاصاحبہ یہ عمل نہ کریں۔

#### ے۔ دستخط کے ذریعے علاج

اس طریقهٔ کار کے مطابق سائل ایک سوالنامه میں اپنا پورانام ،والدہ کانام ،عمر،وزن ، آنکھوں کارنگ ،چہرہ کی ساخت ،پیندیدہ مشغلہ ،اند ھیرے میں ڈر تو نہیں لگتا کے جوابات تحریر کرنے کے ساتھ ساتھ مسئلہ کی نوعیت مع اپنے دستخط کے ارسال کر تاتھا۔ان تمام معلومات کا تجزیہ کرنے کے بعد حضرت عظیمی صاحب نے علم تحریر شناسی کے تحت مسئلہ کا حل تجویز فرمایا ہے۔

#### ٨\_د هويں سے علاج

انسانی دماغ میں دو کھرب خلئے ہوتے ہیں۔ کسی نار مل آدمی کے اندر دوسو خلئے کام کرتے ہیں۔ دوسو خلیوں سے زیادہ اگر چند خلئے کھل جائیں توابیا آدمی Genius کہلاتا ہے لیکن اگر یہ اور زیادہ کھل جائیں توشعور پر ضرب پڑتی ہے اور حواس میں تعطل واقع ہونے لگتا ہے۔ خلیوں کی شکست وریخت، کھلنے اور بند ہونے میں جہاں ماحول اور فضاء کااثر مرتب ہوتا ہے ، وہاں غذائیں بھی اثر ڈالتی ہیں۔ خون کے اندر اگر سوڈ یم کلورائیڈ کی مقدار اعتدال سے بڑھ جائے تو خلیوں کا عمل تیز ہو جاتا ہے۔ انسان کے اندر دو حواس کام کرتے ہیں۔

ایک شعوری حواس، دو سرے لا شعوری حواس۔ اول الذکر حواس بہت ناقص اور کمزور ہوتے ہیں اس کے برعکس لا شعوری حواس میں آدمی ٹائم اسپیس سے آزاد ہو جاتا ہے۔ چونکہ ہم لا شعوری حواس سے واقفیت نہیں رکھتے اس لئے جب بیہ متحرک ہوتے ہیں تو ہمارا شعور غیر متوازی ہو جاتا ہے اور شعور سے ایسی حرکتیں سرزد ہونے لگتی ہیں جو عام زندگی میں پاگل بن کہلاتی ہیں۔

حواس کو متوازن کرنے کے لئے دنبہ یا بھیڑ کی اون لے کر، دنبہ یا بھیڑ کو ذئے کرکے اون کو خون میں بھگولیں۔ طریقہ یہ ہوگا کہ جس وقت بھیڑ یاد نبہ کو ذئے کرنے کے لئے زمین پرلٹا یاجائے اس کی گردن کے نیچے اون رکھ لیاجائے تاکہ ذئے ہونے کے بعد پورا خون اون میں جذب ہوجائے۔ اس خون آلود اون کوسائے میں خشک کرکے رکھ لیں۔ روزانہ دن میں دو مرتبہ تھوڑی ہی اون کے کرکو کلوں پر جلائیں۔ جس جگہ اور جس وقت یہ اون جلائی جائے اس وقت وہاں مریض کار ہنا ضروری ہے۔ اس دھوئیں سے سوڈیم کلورائیڈ کی زائد مقد ارخون کے اندرسے کم ہوجاتی ہے اور چند ہفتوں میں انشاء اللہ دماغی صحت بحال ہوجاتی ہے۔





#### ڈاک کے ذریعے مسائل کاحل

خدمت خلق کی معمولات کی طرزوں میں ایک ڈاک بھی ہے۔ مرکزی مراقبہ ہال میں تقریباہر ماہ مسائل کے حل کے لئے نوہزار خطوط موصول ہوتے ہیں۔ بعض او قات باوجود کوشش کے بھی خط کے جواب میں تاخیر ہو جاتی ہے لیکن ایسا بھی نہیں ہوا کہ عظیمی صاحب نے کسی خط کو جواب دیے بغیر تلف کر دیا ہو۔ یہاں محترم سید مشاق احمد صاحب کے تذکرے کے بغیر ڈاک کی تفصیلات ادھوری رہیں گی۔

آپ ۳۵ سال تک محکمہ ڈاک سے منسلک رہنے کے بعد بحیثیت اپر ڈویژن کارک ریٹائر ہوئے۔ ۱۹۵۱ء میں آپ نے روزنامہ جسارت میں عظیمی صاحب کا مسائل کے عل کاکالم پڑھااور بہت متاثر ہوئے۔ ان دنوں یہ کالم اخبار میں روزشامل اشاعت ہوتا تھا۔

کالم کے بچھ روز مسلسل مطابع سے آپ نے اندازہ لگایا کہ عظیمی صاحب کو مسائل کی مد میں موصول ہونے والے خطوط کی تعداد بہت زیادہ ہے اور انہیں ان خطوط کے جوابات تحریر کرنے کیلئے معاونت در کار ہوگی۔ اسی سوچ کے تحت ایک روز دفتر سے فارغ مونے کے بعد آپ 17-17-10 پہنچ گئے اور عظیمی صاحب سے ملا قات کے دوران اپنی معاونت کی پیش کش فرمائی ۔ عظیمی صاحب آپ کی اس پیش کش فرمائی ۔ عظیمی صاحب آپ کی اس پیش کش سے بہت خوش ہوئے اور فرمایا، کل میں اپنے مرشد کریم کے بیاس گیا تھااور میں نے ان سے عرض کی مرسے پاس کام بہت ہے۔ مرشد کریم نے جواب میں فرمایا، کل تمہارے پاس ایک آدمی آئے گا۔ تم اس کی مدد حاصل کہ میرے پاس کام بہت ہے۔ مرشد کریم نے جواب میں فرمایا، کل تمہارے پاس ایک آدمی آئے گا۔ تم اس کی مدد حاصل کر لینا۔ شام کو عظیمی صاحب انہیں حضور قلندر بابااولیاء کی خدمت میں لے گئے اور سازی رونداد آپ کی خدمت میں عرض کی اور فرمایا، مورایا، مورایا، مورایا ہور اس کی بعد حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا، ہاں! یہی وہ صاحب ہیں اور اس کے بعد حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا، ہاں! یہی وہ صاحب ہیں اور اس کے بعد حضور قلندر بابااولیاء کے خرم سید مشاقی احمد صاحب ہیں اور اس کے بعد حضور قلندر بابااولیاء کے خرا میں بابالولیاء کے خرا میں میں مصاحب ہیں اور اس کے بعد حضور قلندر بابااولیاء کے خرا یہ بابالولیاء کے خرا کے خرا میں مصاحب ہیں اور اس کے بعد حضور قلندر بابااولیاء کے خرا یہ باب ایک کے خرا میں مصاحب ہیں اور اس کے بعد حضور قلندر بابااولیاء کے خرا یہ بابالولیاء کے خرا یہ بابالولیاء کے خرا یہ بابالولیاء کو خرا یہ بابالولیاء کی خرا یہ بابالولیاء کے خرا یہ بابالولیاء کی میں مصاحب ہیں میں مصاحب ہیں۔

محترم سید مشاق احمد صاحب فرماتے ہیں کہ اس دم کے بعد میں نے اپنے اندر سمجھ بو جھ اور دوراندیشی کی واضح تبدیلی کو محسوس کیااوراس طرح آپ نے باقاعدہ خطوط کے جوابات کے سلسلہ میں معاونت کا آغاز کیا۔ جس کاطریقۂ کاریجھ اس طرح سے تھا کہ آپ تمام خطوط کو کھول کرر کھ دیا کرتے جن پر عظیمی صاحب مخضر اُجوابات تحریر فرماتے اوراس کے بعد آپ تحریر کر دہ جوابات کو مکمل جزیات کے ساتھ دوبارہ تحریر کرتے۔ آپ تقریباً گیارہ سال شعبہ ڈاک سے منسلک رہے ہیں۔

# عظیمی پبلک ہسپتال کا قیام

1991ء میں عظیمی پبلک ہپتال کے نقشہ کی تیاری کے دوران عظیمی صاحب نے فرمایا، میری آٹھ سال کی عمر میں مانگی ہوئی دعانے
۱۹۲ سال کی عمر میں عملی شکل اختیار کی ہے۔ جب میں آٹھ سال کا تھا تو میر ہے ہاتھ کی انگلی زخمی ہو گئے۔ آبائی شہر سہارن پور میں ایک مشنری ہپتال میں پٹی کروانے جاتا تھا، ڈاکٹر سے ملاقات کے لئے پرچی کی فیس ایک پیسے تھی۔ایک دن میرے پاس پیسے نہیں تھے





للذااس دن میں پٹی کروانے نہیں گیا۔ دوسرے دن گیا تو ڈیوٹی پر موجود ڈاکٹر نے پوچھاکہ کل پٹی کروانے کیوں نہیں آئے تو میں نے جواب دیا کہ میرے پاس پینے نہیں شخصہ وہ ڈاکٹر صاحب بڑی شفقت اور پیارسے پیش آئے اور کہا کہ یہ کیا بات ہوئی، بیٹا ہر روز آیا کرواور پٹی کروایا کرواور اس دن کی فیس بھی نہ لی۔ میں ان کے حسن سلوک سے بہت متاثر ہوااور میرے دل میں خدمت خلق کے لئے فری ادارہ قائم کرنے کی خواہش پیدا ہوئی اور اللہ کے حضور دعا کی جو آج عملی شکل میں پوری ہور ہی ہے۔

# عظيمى دواخانه كاقيام

آپ نے جب خدمت خلق کا با قاعدہ آغاز فرمایا تو پریشان حال لوگوں سے ملا قات کے بعدیہ بات سامنے آئی کہ بیاریوں کے جسم میں نشوہ نما پانے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ مختلف طریقہ ہائے علاج سے ان امر اض کو جسم سے خارج کرنے کے بجائے جسم کے اندر ہی خشک کردیا جاتا ہے۔ دعا اور دوا کے اصول پر روحانی علاج کے ساتھ ساتھ یونانی علاج معالجہ کے لئے ۱۹۲۷ء میں عظیمی دواخانہ کی داغ بیل ڈالی گئی اور ۱۹۷۳ء میں شعبہ دواسازی کا آغاز کیا گیا۔

#### مساجد كاقيام

مساجدا پنے مذہب کے پرچار کے لئے اہم کر دار اداکرتی ہیں۔ مساجد میں قرآن پاک کی تعلیم کے لئے جمع ہونا، خطبات پڑھنا، قرآن خوانی کرنا، شب بیداری اور محفل میلاد کاانعقاد، نیاز اور دعوت افطار کاانتظام کرنا، بیہ سارے افعال ایسے ہیں جن سے انسان کو حقوق اللہ، حقوق العباد اور حقوق النسسے آگاہی حاصل ہوتی ہے۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی تعلیمات کے لئے جامع مسجد کی جگہ کی بشارت کے بعد ۱۹۹۰ء میں عظیمیہ جامع مسجد، سر جانی ٹاؤن کی تغییر ایک جھو نپرڑا بناکر شروع کی گئی جس میں پہلی اذان حضرت عظیمی صاحب نے دی۔ بہت سے اہل باطن افراد نے دیکھا کہ حضرت امیر حمزہ رضی اللہ تعالی عنہ، حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت جبرائیل علیہ السلام اس جگہ مسجد تعمیر فرمارہے ہیں اور حضرت امیر حمزہ رضی اللہ تعالی عنہ کی امامت میں دعاما گئی جارئی ہے۔

عظیمیہ جامع مسجد کی محرابیں اپنی نوعیت کا واحد نمونہ ہیں جس میں اسم اللہ محیط ہے اور بغور دیکھنے سے سمجھ میں آتا ہے۔ کھڑ کیوں کی شکل میں بھی بہی تمثیل پیش نظرر کھی گئی ہے۔ مسجد کا اندرونی ماحول سادہ ہے، روشنی کا انتظام اس طرح کیا گیا ہے کہ کوئی روشنی براہ راست توجہ کو متاثر نہ کرے۔ مسجد کے فرش کی آرائش کے لئے سنگ بادل کا استعمال کیا گیا ہے تاکہ فرش دیکھنے سے آسمانوں میں کہکشاؤں کا تصور ابھرے۔ مرکزی مراقبہ ہال کے علاوہ مراقبہ ہال گلشن شہباز۔ حیدر آباد، مراقبہ ہال کا ہنہ نو۔ لاہور اور مراقبہ ہال شنہ والہ یار میں بھی مساجد قائم کی گئی ہیں۔





### 0 حفظ و ناظرہ کی تعلیم کے لئے عظیمیہ جامع مسجد۔ کراچی میں مدرسہ بحرالنور قائم ہے۔

#### فون سروس كاآغاز

بالمشافه ملا قات اور خطوط کے ذریعے مسائل کے حل کی فراہمی کے باوجود معاشرے میں پریشان حال افراد کی ایک کثیر تعداد موجود ہے جن کے مسائل فوری حل کے متقاضی ہیں۔للذاستمبر ۱۹۹۴ء میں خدمت خلق کے دائرے کو وسیع کرتے ہوئے روحانی فون سروس کا آغاز کیا گیا۔

اس سروس کے تحت خواتین و حضرات مسائل کے عل، عظیمی صاحب کے کالمز میں شائع شدہ جوابات کے بارے میں وضاحت و تفہیم کے ساتھ ساتھ محفل مراقبہ میں دعاکے لئے نام کااندراج بھی کرواسکتے ہیں۔اس وقت تقریباتمام ملک اور بیرون ملک قائم مراقبہ ہالز میں روحانی فون سروس مصروف عمل ہے۔

# اسببور ٹس اینڈ ویلفیئر ایسوسی ایشن کا قیام

سر جانی ٹاؤن۔ کراچی شہر کی ایک نو آبادیاتی ہے جس میں متوسط طبقے کی ایک کثیر تعداد آباد ہے۔ ۱۹۹۳ء میں سر جانی ٹاؤن۔ سیکٹر D-4 میں مسائل کے حل اور نوجوان حلقے میں تعمیری رحجانات کے فروغ کے لئے اسپورٹس اینڈ ویلفیئر ایسوسی ایشن D-4 میں مسائل کے حل اور نوجوان حلقے میں تعمیری رحجانات کے فروغ کے لئے اسپورٹس اینڈ ویلفیئر ایسوسی ایشن کے تحت مہیا کی جانے والی خدمات کی فہرست رہے۔

0

۱۹۹۳ء میں ماہر ڈاکٹروں کے زیر نگرانی فری میڈیکل ڈسپنسری کا قیام عمل میں لایا گیا۔ جس سے علاقے کی ایک کثیر تعداد استفادہ حاصل کررہی ہے۔ جبکہ ڈسپنسری کے زیر انتظام سر جانی ٹاؤن کے علاوہ شہر کے دیگر علاقوں میں متعدد بار فری میڈیکل کیمیس کا انعقاد کیا جاچکا ہے۔

0

ایسوسیالیشن کے زیرانتظام شجر کاری مہم علاقے کی خوب صور تی اور آب وہوامیں خوشگوار تبدیلی کا باعث بنی ہے۔

0

نماز عیدین جہاں بلاشک وشبہ اسلاف پر چلنے کے لئے تجدید عہد کادن ہیں وہاں ہمیں اپنے نادار اور غریب بہن بھائیوں کی دسکیری کا بھی حکم دیتی ہیں۔





اوراللہ کی رسی کو مضبوطی کے ساتھ پکڑلواور آپس میں تفرقہ نہ ڈالو۔القرآن

اسی ہدایت خداوندی کی سخیل کے لئے گزشتہ ایک دہائی سے ایسوسی ایشن نماز عیدین کے انتظامات کے لئے اپنی خدمات پیش کررہی ہے۔اس سلسلے کی پہلی کاوش ۱۴،مارچ ۱۹۹۴ء کو نماز عیدالفطر کے اجتماع کے لئے کی گئی تھی۔

# شعبه تعليم وتربيت

## ٹیلی بیتھی

ٹیلی پیتھی میں ایسے علوم سے بحث کی جاتی ہے جو حواس کے پس پر دہ شعور سے حجب کر کام کرتے ہیں۔ یہ علم ہمیں یہ بتانا ہے کہ ہمارے حواس کی گرفت محض مفروضہ ہے۔ سائنس کے نقطۂ نظراور مخفی علوم کی روشنی میں ہرشے دراصل شعاعوں یالہروں کے مجموعہ کا نام ہے۔ جب ہم کسی لکڑی یالوہے کی طرف کسی بھی طریقہ سے متوجہ ہوتے ہیں تولکڑی یالوہے کی شعاعیں ہمارے دماغ کو باخبر کر دیتے ہیں۔ باخبری کے لئے یہ ضروری نہیں ہے کہ لکڑی یالوہے کی شختی کو چھو کر محسوس کیا جائے۔

غور طلب بات یہ ہے کہ شعاع یالہراپنے اندر سختی رکھتی ہے اور نہ وزن۔ پھر ہمیں یہ علم کیسے ہوجاتا ہے کہ فلال چیز سخت ہے یا فلال چیز نرم ہے۔ ہم پانی کود کیستے ہیں یا چھوتے ہیں تو فوراً ہمارے دماغ میں یہ بات آ جاتی ہے کہ یہ پانی ہے حالا نکہ ہمارے دماغ میں پانی کا کوئی اثر نہیں ہوتا یعنی دماغ بھیگتا نہیں ہے۔ جب ہمار ادماغ بھیگا نہیں ہے توہم یہ کیسے کہہ دیتے ہیں کہ یہ پانی ہے۔

حقائق یہ ہیں کہ ہر شے الگ اور معین مقدار کے ساتھ وجود پذیر ہے۔ لہروں یا شعاعوں کی معین مقداریں ہی ہر شے کو ایک دوسر ہے سے الگ کرتی ہیں اور ہر شے کی یہ لہریں یا شعاعیں ہمیں اپنے وجود کی اطلاع فراہم کرتی ہیں۔ کہنا یہ ہے کہ ہر موجود شے دراصل لہروں یا شعاعوں کادوسرانام ہے اور ہر شے کی لہریا شعاعا ایک دوسر ہے سے الگ یا مختلف ہے۔ اگر ہمیں یہ معلوم ہوجائے کہ انسان، حیوانات اور جمادات میں کس قسم کی لہریں کام کرتی ہیں اور ان لہروں پر کس طرح کنڑول حاصل کیا جاتا ہے تو ہم ان چیزوں کو متاثر کر سکتے ہیں۔

لہریا شعاع دراصل ایک جاری و ساری حرکت ہے اور ہر شے کے اندر لہروں یا شعاعوں کی حرکت کا ایک فارمولا ہے۔ یہ جاننا ضروری ہے کہ ہم جو کچھ دیکھتے ہیں وہ باہر نہیں دیکھتے۔ کا نئات کا ہر مظہر ہمارے اندر موجود ہے ہم سجھتے یہ ہیں کہ ہم جو کچھ دیکھ رہے ہیں وہ ہمارے سامنے موجود ہے حالا نکہ خارج میں کسی شے کا وجود محض مفر وضہ ہے۔ ہر شے ہمارے Inner میں قیام پذیر ہے۔اصل بات یہ ہے کہ ہم کسی چیز کامشاہدہ اپنے اندر کرتے ہیں اور یہ سب کاسب ہمارا علم ہے۔اگر فی الواقع کسی شے کا علم حاصل نہ ہو تو ہم اس چیز کو نہیں دیکھ سکتے۔





آدمی دراصل نگاہ ہے۔ نگاہ یابصارت جب کسی شے پر مرکوز ہوجاتی ہے تواس شے کواپنے اندر جذب کرکے دماغ کی اسکرین پر لے

آتی ہے اور دماغ اس چیز کودی شااور محسوس کرتا ہے اور اس میں معنی پہناتا ہے۔ نظر کا قانون یہ ہے کہ جب وہ کسی شے کواپنی بدن

بناتی ہے تو دماغ کی اسکرین پر اس شے کا عکس پندرہ سکینڈ تک قائم رہتا ہے اور پلک جھیلنے کے عمل سے یہ آہتہ ہم ہو کر

حافظہ میں چلا جاتا ہے اور دوسر اعکس دماغ کی اسکرین پر آجاتا ہے۔ اگر نگاہ کو کسی بدف پر پندرہ سکینڈ سے زیادہ مرکوز کر دیا جائے تو

ایک ہی بدف بار بار دماغ کی اسکرین پر وار دہوتا ہے اور حافظہ پر نقش ہوتار ہتا ہے۔ مثلاً ہم کسی چیز کو پلک جھیکائے بغیر مسلسل ایک

گفٹہ تک دیکھتے ہیں تو اس عمل سے نگاہ قائم ہونے کا وصف دماغ میں پیوست ہوجاتا ہے اور دماغ میں یہ پوشکی ذہنی انتشار کو ختم

کر دیتی ہے۔ ہوتے ہوتے اتن مشق ہوجاتی ہے کہ شے کی حرکت صاحب مشق کے اختیار اور تصرف میں آجاتی ہے۔ اب وہ شے کو حسل طرح چاہے حرکت دے سکتا ہے مطلب یہ ہے کہ نگاہ کی مرکزیت کسی آدمی کے اندر قوت ارادی کو جنم دیتی ہے اور قوت

ارادی سے انسان جس طرح چاہے کام لے سکتا ہے مطلب یہ ہے کہ نگاہ کی مرکزیت کسی آدمی کے اندر قوت ارادی کو جنم دیتی ہے اور قوت

ٹیلی پیتی کا اصل اصول بھی یہی ہے کہ انسان کسی ایک نقط پر نگاہ کو مر کوز کرنے پر قادر ہوجائے۔ نگاہ کی مرکزیت حاصل کرنے میں کوئی نہ کوئی ارادہ بھی شامل ہوتا ہے۔ جیسے جیسے نگاہ کی مرکزیت پر عبور حاصل ہوتا ہے اسی مناسبت سے ارادہ مستحکم اور طاقت ور ہوجاتا ہے۔ ٹیلی پیتی جانے والا کوئی شخص جب بیہ ارادہ کرتا ہے کہ اپنے خیال کو دوسرے آدمی کے دماغ کی اسکرین پر منعکس کردے تواس شخص کے دماغ میں بیہ ارادہ منتقل ہوجاتا ہے۔ وہ شخص اس ارادہ کو خیال کی طرح محسوس کرتا ہے۔ اگروہ شخص ذہنی طور پر یکسوہے تو یہ خیال تصور اور احساسات کے مراحل سے گزر کر مظہر بن جاتا ہے۔

ا گراسی ارادہ کو باربار منتقل کیا جائے تو دماغ اگریکسونہ بھی ہوتو یکسو ہو کر اس خیال کو قبول کرلیتا ہے اور ارتکاز توجہ سے خیال عملی جامہ پہن کر منظر عام پر آ جاتا ہے۔ انسان کے اندریہ خواہش فطری ہے کہ وہ یہ معلوم کرے کہ خیالات کیوں آتے ہیں اور کہاں سے آتے ہیں اور خیالات کے چھوٹے چھوٹے گلڑے مل کر کس طرح زندگی بنتے ہیں۔

کہکثانی نظاموں اور ہمارے در میان بڑا مستکم رشتہ ہے۔ پے در پے جو خیالات ہمارے ذہن میں آتے ہیں وہ دوسرے نظاموں اور ان کی آباد یوں سے ہمیں وصول ہوتے رہتے ہیں۔ یہ خیالات روشنی کے ذریعہ ہم تک پہنچتے ہیں۔ روشنی کی چھوٹی بڑی شعاعیں خیالات کے بے شار تصویر خانے لے کر آتی ہیں۔ ان ہی تصویر خانوں کو ہم اپنی زبان میں توہم، تخیل، تصور اور تفکر کا نام دیتے ہیں۔ سمجھایہ جاتا ہے کہ یہ ہماری اپنی اختراعات ہیں لیکن ایسا نہیں ہے بلکہ تمام مخلوق کے سوچنے کی طرزیں ایک نقطۂ مشترک رکھتی ہیں۔ وہی نقطۂ مشترک تصویر خانوں کو جمع کر کے ان کا علم دیتا ہے۔





یہ علم نوع اور فرد کے شعور پر منحصر ہے۔ شعور جو اسلوب اپنی انا کی اقدار کے مطابق قائم کرتا ہے تصویر خانے اسی اسلوب کے سانچے میں ڈھل جاتے ہیں۔ اس موقع پر یہ بتادینا ضرور ک ہے کہ تین نوعوں کے طرز عمل میں زیادہ اشتر ک ہے۔ ان ہی کا تذکرہ قرآن پاک میں انسان ، فرشتہ اور جنات کے نام سے کیا گیا ہے۔ یہ نوعیں کا نئات کے اندر سارے کہ کشانی نظاموں میں پائی جاتی ہیں۔ قدرت نے پچھ ایسا نظام قائم کیا ہے جس میں یہ تین نوعیں تخلیق کاربن گئی ہیں۔ ان ہی کے ذہمن سے تخلیق کی اہریں خارج ہوکر کا نئات میں منتشر ہوتی ہیں اور جب یہ اہریں معین مسافت طے کر کے معین نقطہ پر پہنچتی ہیں تو کا کناتی مظاہر کی صورت اختیار کر لیتی ہیں۔

کائنات زمانی اور مکانی فاصلوں کا نام ہے۔ یہ فاصلے اناکی جھوٹی بڑی مخلوط اہر وں سے بنتے ہیں۔ ان اہر وں کا جھوٹا بڑا ہو ناہی تغیر کہلاتا ہے۔ یہ قانون بہت زیادہ فکر سے ذہن نشین کر ناچا ہے کہ جس قدر خیالات ہمارے ذہن میں دور کرتے رہتے ہیں ان کا تعلق قریب اور دور کی ایسی اطلاعات سے ہوتا ہے جو کائنات میں کہیں نہ کہیں موجود ہیں۔ یہ اطلاعات اہر وں کے ذریعہ ہم تک پہنچی ہیں۔ سائنس داں روشنی کو زیادہ سے زیادہ تیزر فار قرار دیتے ہیں لیکن وہ اتنی تیزر فار نہیں ہے کہ زمانی اور مکانی فاصلوں کو منقطع کردے البتہ اناکی اہریں لا متناہیت میں بیک وقت ہر جگہ موجود ہیں۔ زمانی اور مکانی فاصلوں کی گرفت میں رہتے ہیں۔ بالفاظ دیگر یوں کہہ سکتے ہیں کہ ان اہر وں کے لئے زمانی اور مکانی فاصلے موجود ہی نہیں ہیں۔ روشنی کی اہریں جن فاصلوں کو کم کرتی ہیں اناکی اہریں ان ہی فاصلوں کو بجائے خود موجود نہیں جانتیں۔ اس بات کی تصدیق قرآن تھیم میں حضرت سلیمان کے سلسلہ میں بیان کہ رہ وہ ہی ہوتی ہے۔

جب حضرت سلیمان علیہ السلام کو معلوم ہو گیا کہ ملکہ سباحاضر خدمت ہور ہی ہے۔ آپ نے اپنے در باریوں کو مخاطب کر کے فرمایا، میں چاہتا ہوں کہ ملکہ سباکے یہاں پہنچنے سے پہلے اس کا تخت شاہی اس در بار میں موجود ہو۔ ایک دیو پیکر جن نے عرض کیا، آپ کا در بار برخاست کرنے سے پہلے ہی میں تخت لاسکتا ہوں۔ جن کا بید دعویٰ سن کر ایک انسان جس کے پاس کتاب کا علم تھا بیہ عرض کیا، اس سے پہلے کہ آپ کی پلک جھپکے میں بیہ تخت آپ کی خدمت میں پیش کر سکتا ہوں۔ حضرت سلیمان نے رخ پھیر کردیکھا تو در بار

ٹائم اسپیس کی حد بندیوں میں حکڑے ہوئے شعور کے لئے یہ امر قابل غور ہے کہ سینکڑوں میل کی مسافت طے کر کے ملکہ سباکا تخت شاہی خیال کی رفتار سے، پلک جھپکتے حضرت سلیمان علیہ السلام کے در بار میں پہنچ گیا یعنی بندہ کے خیال کی لہریں تخت کے اندر کام کرنے والی لہروں میں جذب ہو کر تخت کو منتقل کرنے کاذریعہ بن گئیں۔





ہمارے ارد گرد بہت ہی آوازیں بھیلی ہوئی ہیں۔ یہ آوازیں بھی لہروں کی شکل میں موجود ہیں۔ ان کے قطر بہت چھوٹے اور بہت برات ہوئے اور بہت برات ہوئے اور بہت برات ہوئے ہیں۔ سائنس دانوں نے اندازہ لگایا ہے کہ چار سو قطر سے نیچے کی آوازیں اور ایک ہزار چھ سو قطر سے زیادہ اونچی آوازیں بھی بجز برقی رو کے سننا ممکن نہیں۔ ممکن نہیں۔

انسانوں کے در میان ابتدائے آفرینش سے بات کرنے کاطریقہ رائج ہے۔ آواز کی لہریں جن کے معنی معین کر لئے جاتے ہیں سنے والوں کو مطلع کرتی ہیں۔ پیہ طریقہ اس ہی تبادلۂ خیال کی نقل ہے جوانا کی لہروں کے در میان ہوتا ہے۔ جیسے گو نگاآد می اپنے ہو نٹوں کی خفیف سی جنبش سے سب کچھ کہہ دیتا ہے اور سمجھنے کے اہل سب کچھ سمجھ جاتے ہیں۔

یہ طریقہ بھی پہلے طریقہ کا عکس ہے۔ جانور آواز کے بغیرایک دوسرے کواپنے حال سے مطلع کردیتے ہیں۔ یہاں بھی اناکی لہریں خیالات کی منتقلی کا کام کرتی ہیں۔ درخت آپس میں گفتگو کرتے ہیں۔ یہ گفتگو صرف آمنے سامنے کے درختوں میں ہی نہیں ہوتی بلکہ دور دراز ایسے درختوں میں بھی ہوتی ہے جو ہزاروں میل کے فاصلے پر واقع ہیں۔ یہی قانون جمادات میں بھی رائج ہے۔ کنکروں، پھروں، مٹی کے ذروں میں من وعن اسی طرح تبادلہ خیال ہوتا ہے۔

روحانی طاقت رکھنے والے انسانوں کے کتنے ہی واقعات اس کے شاہد ہیں۔ ساری کا نئات میں ایک ہی لا شعور کار فرما ہے۔ اس کے ذریعہ غیب و شہود کی ہر لہر دوسری لہر کے معنی سمجھتی ہے چاہے یہ دونوں لہریں کا نئات کے دو کناروں پر واقع ہوں۔ غیب و شہود کی فراست اور معنویت کا نئات کی رگ جال میں جو خود ہماری اپنی رگ جال بھی ہے تفکر اور توجہ کر کے ہم اپنے سیارے اور دوسرے فراست اور معنویت کا نئات کی رگ جال میں اور انسانوں، حیوانوں، جنات اور فرشتوں کی حرکات و سکنات، نباتات اور جمادات کی اندرونی تحریکات بھی معلوم کر سکتے ہیں۔

مسلسل مثق اور ارتکاز توجہ سے ذہن کا نناتی لا شعور میں تحلیل ہو جاتا ہے اور ہمارے سرا پاکا معین پرت، انا کی گرفت سے آزاد ہو کر ضرورت کے مطابق ہرچیز دیکھتا، سمجھتااور شعور میں محفوظ کر دیتا ہے۔

یمی روحانیت ہے اور یمی ٹیلی پیتھی ہے۔ فرق صرف اتناہے کہ روحانیت اپنے اندر بہت وسعت رکھتی ہے جب کہ ٹیلی پیتھی صرف خیالات کے تباد لے کانام ہے۔انسان کو حیوان ناطق کہاجاتاہے جوالفاظ کی لہروں کے ذریعہ اپنے خیالات دوسروں تک پہنچاتا ہے۔





لیکن جب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ دوسرے حیوان جن کو حیوان غیر ناطق کہاجاتا ہے اپنے خیالات الفاظ کاسہارا لئے بغیر دوسروں تک منتقل کرتے ہیں اور دوسرے حیوان ان خیالات کو قبول کرتے اور سبھتے ہیں توبیہ بات سامنے آتی ہے کہ الفاظ کاسہارا لئے بغیر بھی خیالات اپنے پورے معنی اور مفہوم کے ساتھ ردوبدل ہوتے رہتے ہیں۔

قرآن میں اللہ تعالی نے چیو نٹی اور حضرت سلیمان کی گفتگو کا تذکرہ کیا ہے وہ بہت زیادہ غور طلب ہے۔ چیو نٹی نے حضرت سلیمان کے سلیمان کے تعالیت کی سے باتیں کیں اور حضرت سلیمان نے اس کی گفتگو کو سمجھا۔ ظاہر ہے کہ چیو نٹی نے الفاظ میں گفتگو نہیں کی بلکہ اس کے خیالات کی اہر یں حضرت سلیمان کے ذہن نے قبول کیں اور ان کو سمجھا۔ اس واقعہ میں یہ حکمت ہے کہ خیالات، احساسات، جذبات الفاظ کے بغیر بھی سنے اور سمجھے جا سکتے ہیں۔

ٹیلی پیتھی الفاظ کے تانے بانے سے مبر اہو کر خیالات منتقل کرنے کاایک علم ہے۔ ہم اگر کسی ایک فرد کواپنے خیالات کا ہدف بنالیں تو وہ ایک فرد ہمارے خیالات کی لہروں سے متاثر ہو کر وہی کچھ کرنے پر مجبور ہے جو ہم چاہتے ہیں۔ اور اگر ہم کا کنات کے نقطۂ مشترک میں منتقل کر دیں تو کا کنات ہمارا خیال قبول کرنے پر مجبور مشترک میں منتقل کر دیں تو کا کنات ہمارا خیال قبول کرنے پر مجبور ہے۔

اور ہم نے تمہارے لئے مسخر کر دیاہے جو کچھ زمین اور آسان میں ہے۔القرآن

بات صرف اتنی ہے کہ ہم اس قانون سے واقف ہو جائیں کہ کائنات کی تمام مخلوق کے افراد خیالات کی لہروں کے ذریعہ ایک دوسرے سے مسلسل اور پیہم ربط رکھتے ہیں اور ہر فرد کے خیالات لہروں کے ذریعہ آپس میں تبادلہ ہوتے رہتے ہیں۔ ہم کیونکہ تبادلۂ خیال کے اس قانون سے واقفیت نہیں رکھتے اس لئے خیال ہماری گرفت سے باہر رہتا ہے اور ہم زندگی کا زیادہ حصہ خیالات کی شکست وریخت میں گزار دیتے ہیں۔

حضور قلندر بابااولیاء فرماتے ہیں کہ لوح محفوظ سے پھیلنے والا نورانسان کواطلاعات فراہم کرتا ہے تووہ اپنی غرض اور مطلب بر آری کے نقطۂ نظر سے کام لے کر ان اطلاعات ۹۹۹ فی ہز ار تور د کر دیتا ہے۔ ایک فی ہز ار کو مسخ کر کے ، توڑ مر وڑ کے حافظہ میں رکھ لیتا ہے۔ یہی مسخ شدہ اور بگڑے ہوئے خدو خال اس کے تجربات ، مشاہدات ، عادات اور حرکات کاسانچہ بن جاتے ہیں۔

یہ بات عام طور سے کہی جاتی ہے کہ فلاں آدمی کی قوت ارادی بہت زیادہ ہے۔ ایسا آدمی عام آدمیوں کی نسبت معاملات زندگی کو زیادہ بہتر طریقہ سے انجام دیتا ہے۔ قوت ارادی سے مرادیہ ہے کہ اس آدمی کے اندر خیالات کی شکست وریخت بہت کم ہوتی ہے





اور ذہن ایک نقط پر مر کوزر ہتا ہے۔ یہی وجہ ہے وہ اپنے مد مقابل کسی شخص کو زیادہ آسانی کے ساتھ متاثر کر سکتا ہے۔ جن لوگوں میں قوت ارادی کمزور ہوتی ہے وہ اپنی زندگی کا کوئی خاص نصب العین متعین کرنے میں ناکام رہتے ہیں۔

قوت ارادی کو بروئے کارلانے کے لئے یہ ضروری ہے کہ ہم اس بات سے وقوف حاصل کرلیں کہ ہماری پوری زندگی خیال کے گرد گھومتی ہے۔ کا نئات اور ہمارے در میان جو مخفی رشتہ ہے وہ بھی خیال کے اوپر قائم ہے۔ روحانیت میں خیال اس اطلاع کا نام ہے جو ہر آن اور ہر لمحہ میں زندگی سے قریب کرتی ہے۔

پیدائش سے بڑھاپے تک زندگی کے سارے اعمال محض اطلاع کے دوش پر رواں دواں ہیں۔ان اطلاعات کو صحیح حالت میں وصول کرنے کا طریقہ صرف ایک ہے۔ انسان ہر طرز میں ،ہر معاملہ میں کامل استغناء رکھتا ہو۔ مسنح کرنے والی اس کی اپنی مصلحتیں ہوتی ہیں۔ جہال مصلحت نہیں ہے،وہال استغناء ہے،غیر جانبداری ہے اور اللہ کا شعار ہے۔

اب جب یہ بات واضح ہوگئ کہ ہماری پوری زندگی خیال کے گرد گھو متی ہے اور یہ کہ کا نئات اور ہمارے در میان جو مخفی رشتہ ہے وہ بھی خیال پر قائم ہے تواب ضرورت اس بات کی رہ جاتی ہے کہ دماغ میں خیالات کی اس شکست وریخت کو کم سے کم کیا جائے اور اس کا ایک ہی طریقہ ہے کہ دماغ میں شک اور وسوسوں کو کم سے کم جگہ دی جائے۔ یہ جان لینا بھی ضروری ہے کہ قوت ارادی میں کمزوری کی سب سے بڑی وجہ دماغ میں شک کی موجود گی ہے۔ ذہن کو شک سے نجات دلانے کے لئے یہ معلوم ہو نابہت ضروری ہے کہ آخر شک ذہن انسانی میں کیوں کر جنم لیتا ہے۔ ہمیں یہ نہیں بھولنا چا ہیے کہ وسوسوں اور شک کی بناوہم اور یقین پر ہے اور اس کو فذہ ہب کی زبان میں شک اور ایمان کہا گیا ہے۔ تمام مخفی علوم میں یقین کو بنیادی اہمیت حاصل ہے کیوں کہ ہم ارادے اور ہر عمل کے ساتھ یقین کی روشنیاں بھی کام کرتی ہیں۔ اگریقین کی ان روشنیوں کو الگ کر دیا جائے تو ہم عمل اور ہم حرکت لا یعنی ہو کر رہ جائے گی۔ ہم کہنا یہ چا ہے ہیں کہ جب تک ارادہ میں یقین کی روشنیاں شامل نہ ہوں اس پر عمل در آمد نہیں ہوتا۔ ماہرین روحانیت یقین کی تعریف اس طرح کرتے ہیں، یقین وہ عقیدہ ہے جس میں شک نہ ہو۔

ارادہ پایقین کی کمزور می دراصل شک کی وجہ ہے جنم لیتی ہے۔ جب تک خیالات میں تذبذب رہے گایقین میں کبھی بھی پختگی نہیں آئے گی۔ مظاہر اپنے وجود کے لئے یقین کے پابند ہیں کیونکہ کوئی خیال یقین کی روشنیاں حاصل کر کے ہی مظہر بنتا ہے۔ یقین جب کسی آدمی کے اندر جاگزیں ہوجاتا ہے تواس کے ارادہ کے تحت عمل واقع ہوتا ہے چاہے یہ ارادہ غلط باتوں کے لئے ہی کیوں نہ کیا گیا ہو۔ قانون روحانیت کی روسے فی الواقع براہ راست دیکھنا ہی صحیح دیکھنا ہے اور بالواسطہ دیکھنا محض مفروضہ ہے۔

ٹیلی پیتھی کامفہوم ہیہ ہے کہ انسان جدوجہداور کوشش کرکے براہ راست دیکھنے کی طرزسے قریب ہوجائے۔ جن حدود میں وہ براؤ راست طرز نظرسے و قوف حاصل کرلیتا ہے۔اسی مناسبت سے وہ اہریں جو خیال بنتی ہیں اس کے سامنے آ جاتی ہیں۔ٹیلی پیتھی چو نکہ





خیالات یااطلاع کو جاننے کاعلم ہے اس لئے یہ علم سیھ کر کوئی آدمی خود بھی الجھنوں اور پریشانیوں سے محفوظ رہتا ہے اور اللہ کی مخلوق کی خدمت کرنے کے قابل ہو جاتا ہے۔ اسی مقصد کو سامنے رکھتے ہوئے اپریل ۱۹۷۹ء سے عظیمی صاحب کی زیر نگر انی بذریعہ خطو کتابت ٹیلی بیتھی سیھے کا آغاز کیا گیا۔

#### قلندر شعورا كيثرمي

سلسلہ عظیمیہ کے پلیٹ فارم سے روحانی علوم کی تعلیمات کے لئے مختلف پرو گرام منعقد ہوتے رہتے ہیں۔ان میں مخضر میعاد کے تعلیمی و تربیتی پرو گرام بھی شامل ہیں اور طویل المیعاد پرو گرام بھی۔روحانی علوم حاصل کرنے کے خواہش مندول اور علمی ذہنول کی تیادی کے لئے اپریل ۱۹۹۳ء میں قلندر شعورا کیڈمی، سرجانی ٹاؤن کی بنیادر کھی گئی۔ جس میں سلسلہ عظیمیہ کے امام حضور قلندر بابالولیاءاور عظیمی صاحب کی کتابول پر مشتمل ایک نصاب ترتیب دیا گیا۔

اکیڈی میں اس نصاب کی تدریس کے لئے چار مختف درجات تشکیل دیئے گئے ہیں جس میں ہر درجہ یالیول تقریباً ۱۵ مهتدریی گ گفٹوں پر مشتمل ہے۔ چونکہ تدریبی کلاس ہفتہ میں ایک دن منعقد ہوتی ہے للذاایک لیول ایک سال میں مکمل ہوتا ہے۔ لاہور، گوجرانوالہ، حیدر آباد، راولپنڈی، متحدہ عرب امارات، برطانیہ، امریکہ اور کینیڈا میں بھی قلندر شعور اکیڈی۔ کراچی کی طرز پر باقاعدہ کلاسز کاانعقاد کیا جاتا ہے۔

# عظيمي يبلك اسكول

اکثر ماہرین کا کہنا ہے کہ انسانی شخصیت کا تقریباً 20 فیصد حصہ پہلے چھ سال میں مکمل ہو جاتا ہے۔ ہمارے بولنے کا انداز، زبان پردستر س، لکھنے کا طریقہ، یہاں تک کہ رنگوں کو سمجھنے اور پیند، یہ سب پہلے چھ سال میں ہوتا ہے۔ تمام زندگی ہم ان نظریات کے تحت گزارتے ہیں جو پہلے چھ سال میں تخلیق ہوتے ہیں۔

سائنسی بنیادوں پر کام کرتے ہوئے اب یہ ممکن ہے کہ اگر صحیح طرز پر تعلیم دی جائے تو کسی بھی بچے کو تین گناذین بنایا جاسکتا ہے۔ان تمام حقائق کے باوجود معاشرے میں تعلیم کووہ مقام حاصل نہیں جو ہماری پائیدار ترقی اور روشن مستقبل کی ضانت دے سکے۔

دیگرا قوام کی نسبت پاکستان اس میدان میں تقریباسب سے پیچھے ہے۔ ستمبر ۲۰۰۲ء کے سرکاری اعداد و شار کے مطابق پاکستان شرح خواندگی کے لحاظ سے دنیا کے دیگر ممالک میں ۱۳۰ویں نمبر پر ہے۔ ۵۵،اسلامی ممالک میں یہ تعلیمی لحاظ سے ۴۳ ویں نمبر پر ہے۔ ہے۔ جبکہ دنیا کے گنجان آباد ممالک E-9 میں یہ آخری یعنی 9 ویں نمبر پر ہے۔





دسمبر ۱۹۹۳ء میں سر جانی ٹاؤن۔ کراچی میں کم آمدنی والے طبقے کے بچوں کو جدید تعلیمی سہولتوں کی فراہمی کے لئے خواجہ سمس الدین عظیمی ایجو کیشنل سوسائٹی کے زیرانتظام عظیمی پبلک اسکول کا قیام عمل میں آیا۔عظیمی پبلک اسکول میں طرز تعلیم کو ناصر ف سائنسی بنیاد وں پر استوار کیا گیاہے بلکہ اسے ماحول اور معاشر ہے کے مطابق بھی ڈھالا گیاہے۔

## ر وحانی ور کشاپ

مرکزی مراقبہ ہال کراچی میں عرس حضور قلندر بابااولیاء کی تقریبات میں ایک اہم تقریب کااضافہ ۲۸، جنوری ۱۹۹۴ء میں کتاب قلندر شعور اور کتاب پیراسائیکولوجی پر دوروزہ ورکشاپ کے انعقاد سے ہوا۔ اس ورکشاپ کے منعقد کئے جانے کا بنیادی مقصد بالخصوص اراکین سلسلہ عظیمیہ اور بالعموم دیگر شرکاء تک عظیمی صاحب کی تصانیف کے تفصیلی تعارف کے ساتھ ساتھ ان کتب کی تفہیم حاصل کرنے کے موقع کی فراہمی تھا۔

ور کشاپ کی کامیابی و پذیرائی سے عظیمی صاحب کی تصانیف و تالیفات کی تفہیم اور سلسلہ عظیمیہ کی تعلیمات پر غور و فکر کے لئے سالانہ بنیاد پر سالانہ روحانی ور کشاپ کے نام سے اس تقریب کا با قاعدہ آغاز کیا گیا۔ عظیمی صاحب کی زیر صدارت اب تک منعقد کی جانے والی ور کشاپس کی ترتیب کچھ اس طرح سے ہے۔

ا ـ کتاب قلندر شعوراور کتاب پیراسائیکولو جی (دوروزه) ۱۹۹۴ء

۲ کتاب روشنی اور رنگ ۱۹۹۵ء

سر کتاب نظریه رنگ ونور ۱۹۹۲ء

۴- خدمت خلق اور سلسله عظیمیه کی تعلیمات ۱۹۹۷ء

۵\_ کتاب محمد رسول الله \_ حبلداول ۱۹۹۹ء

۲\_سلسله عظیمیه کے اغراض ومقاصد اور قواعد وضوابط ۰ ۰ ۲ء

<u> ۷- ابدال حق حضور قلندر بابااولیاءا ۲۰۰۰</u>

٨ ـ كتاب محدر سول الله \_ جلد د وئم ٢٠٠٢ء

٩ ـ كتاب محمد رسول الله ـ جلد سوئم ٢٠٠٣ ء





٠١- كتاب احسان وتصوف ٢٠٠٧ء

اا\_قرآناورليزربيم ٢٠٠٥ء

۱۲۔ابلیس سے نجات حاصل کرنے کی تدابیر ۲۰۰۷ء

۱۳ کتاب نظریه رنگ ونور ۷۰۰ ء ،

۱۴ ـ سلسله عظیمیه کی تعلیمات ۲۰۰۸ء

۱۵۔ایمان اور تصوف ۲۰۰۹ء

تربیتی ور کشاپس برائے نگراں مراقبہ ہالز

ملک اور بیر ون ملک قائم مراقبہ ہالز کے نگرال خواتین و حضرات عظیمی صاحب کے منتخب کردہ خصوصی نمائند ہے ہیں جو آپ کی ہدایات کو مشعل راہ بناکر بے سکون نوع انسانی کو سکون فراہم کرنے کے لئے شب ور وز مصروف عمل ہیں۔ چو نکہ حقیقی اصلاح کی دعوت ہمہ گیر اور معاشر ہے کہ تمام پہلوؤں پر حاوی ہوتی ہے للذا ضروری ہے کہ دعوت دینے والے کی افقاد طبیعت، اس کی طرز فکر، اس کے اعمال و حرکات، اس کی زندگی کے شب وروز میں اللہ کی صفات کار نگ شامل ہو۔ انہی اوصاف کو نگر ال خواتین و حضرات کے معمولات میں شامل کرنے اور انہیں اپنی خداداد صلاحیتوں کا ادر اک کرانے کے لئے ۱۹۹۴ء میں تربیتی ورکشالیس جو ائے نگر ال مراقبہ ہالز کا انعقاد شروع کیا گیا۔

تربيتي وركشاپس برائے لا ئبريرين عظيميه روحانی لائبريريز

کسی پیغام کو موثر انداز میں پیش کرنے کے لئے ضروری ہے کہ اس مقصد کے تحت کام کرنے والے اراکین جدید علوم اور تحقیق سے واقفیت رکھتے ہوں اور اپنے فرائض کی ادائیگی کے لئے در کاربنیادی معلومات اور مہارت سے بہرہ ور ہوں۔ خدمت خلق کا پہلا مرحلہ شخصی تعمیر ہے۔ لہٰذااس مقصد کے حصول کے لئے ۱۹۹۴ء میں تربیتی ورکشاپس برائے لا بھریرین عظیمیہ روحانی لا بھریریز کا آغاز کیا گیا۔



# www.ksars.or

## مر کزی مراقبہ ہال میں یومیہ اعزازی ڈیوٹی دینے والے

#### كاركنان كے لئے سوال وجواب كى نشست

حضرت خواجہ مثم الدین عظیمی صاحب نے روحانیت کے بنیادی تصور اور مزائ کونہ صرف پروان چڑھا یا ہے بلکہ ان میں اپنے جذبے اور ذاتی تجربات کا اضافہ بھی کیا ہے۔ آپ کے طریق تربیت میں ایک خاص بات یہ نظر آتی ہے کہ آپ لوگوں میں تجسس بیدار کر کے علم سکیفنے کی طلب کا احساس بیدار کرتے ہیں اور اس مقصد کے لئے سب سے پہلے مخاطب کے ذہن میں موجود نظریات کی عمارت کو توڑ کر اس بات کا ادر اک کراتے ہیں کہ اس معاطے پر نئے سرے سے غور و فکر کیا جائے۔ اس طرح وہ بندہ کو حقیقی زاوے کہ نگاہ سے آشا کرانے کے ساتھ ساتھ اسے حاصل کرنے کے لئے در کار تفکر کے طریقۂ کارسے بھی آگاہ کرتے ہیں۔ یہ بات مسلمہ حقیقت ہے کہ اگر کسی چیز کی تھیوری معلوم ہو جائے تو اس کا پر کیٹیکل آسان ہو جاتا ہے۔ اس مقصد کے پیش نظرے، نومبر مسلمہ حقیقت ہے کہ اگر کسی چیز کی تھیوری معلوم ہو جائے تو اس کا پر کیٹیکل آسان ہو جاتا ہے۔ اس مقصد کے پیش نظرے، نومبر مسوال و جواب کی نشست کا آغاز کیا گیا۔

# متوسلین اور سالکین کے لئے ہفتہ وار نشست

روحانی واردات و کیفیات میں جو کچھ دیکھا جاتا ہے وہ دراصل روحانی طالب علم کی استعداد کا اظہار ہوتا ہے۔ طالب علم کوخود اپنے بارے میں کوئی دارے میں کوئی رائے قائم نہیں کرنی چاہئے بلکہ استاد سے رجوع کرناہر حال میں ضروری ہے۔ کا،اکتوبر ۱۹۹۸ء سے مرکزی مراقبہ ہال میں ہر اتوار کو سلسلہ عظیمیہ کے تمام دوستوں کے لئے سہ پہر ہم بجے سے مغرب تک عظیمی صاحب سے ملاقات کا آغاز کیا گیا تاکہ متو سلین وسالکین اپنی واردات و کیفیات، خواب کی تعبیر اور دیگرر وحانی معلومات حاصل کر سکیں۔

## ماہانہ روحانی فکری نشست برائے نگراں مراقبہ ہالز

سلسلہ عظیمیہ روحانی طرز فکر کاعلم بردار ہے۔ فکری نشست کا آغاز جولائی ۱۹۹۹ء میں کیا گیا۔ حضرت خواجہ سمس الدین عظیمی صاحب نے اپنی تربیت کے ۱۲ برس کی تعلیمات کاخلاصہ فکری نشست کے نصاب کی صورت میں اس طرح مرتب فرمایا ہے کہ روحانی طالبات اور طلباء، انبیاء کرام کی طرز فکر سے کماحقہ واقف ہو جائیں۔ ان کے اندر روحانی صلاحیتیں بیدار ہوں اور انہیں سلسلہ عظیمیہ کی تعلیمات، تبلیغ و تروی کے اصول، مراقبہ ٹیکنالوجی، روحانی علاج، ککر تھر اپی، ماورائی علاج اور ہمیلنگ میں مہارت عاصل ہو جائے۔ خدمت خلق کے عملی شعبوں میں تربیت کے لئے فکری نشست کا نصاب تھیوری اور پر کیٹیکل دونوں شعبوں کا احاطہ کرتا ہے۔ نصاب سمسٹر سسٹم کی بنیاد پر تین سال کے عرصہ پر محیط ہے۔ ہر سمسٹر پانچی اہ کے عملی تربیتی نصاب اور چھٹے مہینے احاطہ کرتا ہے۔ نصاب سمسٹر سسٹم کی بنیاد پر تین سال کے عرصہ پر محیط ہے۔ ہر سمسٹر پانچی اہ کے عملی تربیتی نصاب اور چھٹے مہینے





www.ksars.org

میں اس نصاب سے متعلق امتحان پر مشتمل ہے۔ ہر ماہ ایک روزہ نشست کا اہتمام ہوتا ہے جب کہ ہر مہینہ مراقبہ اور دیگر ہدایات پر مشتمل مشقیں Home Assignments کے طور پر دی جاتی ہیں۔

شعبه نشرواشاعت

مقتدراخبارات وجرائدً ميں كالم نويسي

معاش کے حصول کے دوران عظیمی صاحب نے ۱۹۲۸ء میں ناظم آباد، کراچی میں رہائش گاہ کے قریب حور مارکیٹ میں کرایہ کی ایک دکان میں پرانے کوٹ اور سویٹر وں کاکام شروع کیا جس میں فارغ او قات میں آپ مختلف کتب کامطالعہ فرماتے تھے۔ مطالعہ کے ذوق کے ساتھ ساتھ کتابوں میں اضافہ ہوتارہا۔ یہاں تک کہ دکان میں کپڑے کم ہوگئے اور چند ہفتوں میں دکان ایک چھوٹی سی لا بحریری بن گئی۔ایک دن آپ نے ''عالم تمام حلقہ دامن خیال ہے ''کے عنوان سے ایک مضمون تحریر فرمایا۔اس زمانے میں آپ کے ایک عزیز روز نامہ ڈان میں ایڈیٹر تھے۔انہوں نے جب یہ مضمون دیکھا تو انہوں نے فرہاد زیدی صاحب (ایڈیٹر روز نامہ حریت) سے اخبار میں اس مضمون کی اشاعت کے لئے بات کی۔

دوران ملا قات فرہاد زیدی صاحب نے عظیمی صاحب سے استفسار کیا کہ اخبار میں آپ کس موضوع پر کالم کھیں گے۔ آپ نے بتایا کہ آپ بیراسائیکولوجی پر کالم تحریر کرناچاہتے ہیں۔ انہوں نے کہا کہ کالم شروع کرنے سے پہلے آپ کا امتحان لیں گے۔ وہ اس طرح کہ آپ فیز کس ، سائیکولوجی اور بیراسائیکولوجی کی ۱۲سطر وں میں وضاحت کر دیں کہ یہ کیا ہیں۔ جب آپ نے تحریر کرنا شروع کیا تو 9 سطر وں میں بات ممل ہو گئے۔ آپ پریشان ہو گئے کہ مجھے فیل کردیاجائے گا۔ آپ کے قلم کور کا ہواد کیھ کر فرہاد زیدی صاحب نے ازراہ مذاتی کہا

عظیمی صاحب! کیوں پریشان ہیں۔ کیاد ماغ نہیں چل رہا۔

آپ نے فرمایا،جی! دماغ چل کے رک گیا۔

آپ نے ۱۲ سطر وں میں لکھنے کو کہاتھا، یہ تو9 سطر وں میں بات مکمل ہو گئ۔

فرماد زیدی صاحب بهت خوش موے اور کہا، یہ تواور زیادہ اچھا ہو گیا۔

آپ نے فرمایا، تو پھر تحریر دیکھ لیں۔ آپ نے تحریر فرمایا تھا





فنر کس کامطلب میہ ہے کہ آدمی کی زندگی میں جو پچھاس کے جذبات ،احساسات کا تعلق ہوتا ہے اسے طبیعات کہتے ہیں۔ وہ جو پچھ اپنی زندگی میں کررہاہے ،نشیب و فراز سے گزررہاہے ،اس نشیب و فراز سے گزرنے میں اس کے ذہن میں تبدیلیاں آتی ہیں۔ کبھی خوش ہوتا ہے ، کبھی غمگیں ہوتا ہے اور اس کا پچھ فیصلہ نہیں کر سکتا ہے ،اسے نفسیات کہتے ہیں۔ فنر کس اور نفسیات کے مسائل کو جو چیز حل کررہی ہے ، جہاں سے مسائل آرہے ہیں ،اسے پیراسائیکولوجی کہتے ہیں۔

فرہاد صاحب نے تحریر پڑھنے کے بعد کہا آپ کااس ہفتہ سے کالم چھپے گا۔اٹھتے فرہاد زیدی صاحب نے پوچھا کہ آپ مضمون کیسے لکھے ہیں، مضمون کی آمد کا سلسلہ کیسے ہوتا ہے، کیا آپ پہلے کوئی پلان بناتے ہیں، کیا آپ مضمون لکھنے سے پہلے الفاظ کاا تخاب کرتے ہیں۔

یہ سوال آپ کے لئے حیرت کا باعث بنا، اس لئے کہ انٹر ویو کے وقت آپ کواس بات کا علم نہیں تھا کہ آپ کا امتحان کس طرح ہوگا۔ آپ سے لکھنے کو کہا گیا، آپ نے اللہ سے دعا کی اور لکھنا شروع کر دیا۔ جو مضمون ۱۲ سطروں میں لکھنے کے لئے کہا گیا تھا وہ ۹ سطروں میں پورا ہو گیا۔ قصہ کوتاہ عظیمی صاحب نے عرض کیا کہ فرہاد صاحب! میرے دماغ میں ایک خیال آتا ہے۔ وہ خیال سطروں میں پورا ہو گیا۔ قصہ کوتاہ عظیمی صاحب نے عرض کیا کہ فرہاد صاحب المیرے دماغ میں ایک خیال آتا ہے۔ وہ خیال کیا تھا وہ کیا ہو گیا۔ تاہم کے پھولوں کی طرح دماغ کی اسکرین پر پھیل جاتا ہے۔ میں ان پھولوں کو چن کرایک لڑی میں پر وویتا ہوں، وہ لڑی جملے بن جاتا ہے۔ اس جاتا ہے۔ مضمون بن جاتا ہے۔

فرہاد زیدی صاحب بولے ، اگر آپ کے ذہن میں خیال نہیں آیا توہم آپ کے مضمون کے انتظار میں بیٹے رہیں گے ، کاپی لیٹ ہو جائے گی۔ بات ہنسی مذاق میں گزرگئی۔ آپ خوشی خوشی مرشد کریم حضور قلندر بابااولیاء کی خدمت میں حاضر ہوئے، ساری روئداد آپ کے گوش گزار کی۔ حضور قلندر بابااولیاء مسکرائے اور فرمایا

خواجہ صاحب! آپ ساری عمر لکھتے رہیں گے اور ہر مضمون تھیم (Theme) ایک ہونے کے باوجود نیا ہوگا۔ آپ کے اوپر اللہ کا فضل سایہ فکن ہے۔

اوراس طرح ۱۹۲۹ء میں روز نامہ حریت سے با قاعدہ نشر واشاعت کا آغاز ہوا۔ قار کین نے سائیکولوجی اور پیراسائیکولوجی کے ان مضامین کو ناصر ف پیند کیا بلکہ اپنے مسائل کے حل کے لئے خطوط بھی لکھنے شروع کر دے ئے جن میں زیادہ تر خطوط خواب ک متعلق ہوتے تھے۔ شروع کے دنوں میں ہفتہ میں تین یاچار خط موصول ہوتے تھے اور پھر یہ سلسلہ ہر ہفتہ سینکڑوں خطوط پر پھیل گیا۔ حریت کے بعد نومبر ۱۹۷۱ء میں روز نامہ جسارت میں آپ کے کالم کا آغاز ہوا۔ اب تک جن اخبارات و جرائد میں آپ کے کالم شامل اشاعت ہوتے رہے ہیں ان کی فہرست کچھاس طرح ہے

ا\_روزنامه اعلان ۲\_روزنامه مشرق





سه روزنامه ملت (گجراتی) ۴ په روزنامه جنگ - کراچی

۵\_روزنامه جنگ لندن ۲ بهفت روزه میگ (انگریزی)

۷\_ ما بهنامه مشعل ڈائجسٹ ۸ \_ ما بهنامه سیاره ڈائجسٹ

آپ نے ان اخبارات و جرائد میں عوام کے ان گنت معاشی، معاشرتی، نفسیاتی مسائل اور الجینوں کا حل پیش کیا ہے اور مظاہر قدرت کے پیچیدہ معمول سے متعلق سوالات کے جوابات دے بے ہیں۔

ماهنامه روحاني ڈائجسٹ

1948ء کے وسط تک آپ کوایک ماہ میں موصول ہونے والے خطوط کی تعداد سینکڑوں سے تجاوز کر پچکی تھی۔ کسی روز نامہ کے لئے میں نہیں تھا کہ وہ ہفتہ میں ایک یادو کالم سے زیادہ علاج معالجہ کے لئے مخصوص کر سکے۔ جب کہ ہر پریشان حال شخص کی سے فطری خواہش ہوتی ہے کہ اس کے مسائل جلداز جلد حل ہو جائیں۔

دسمبر ۱۹۷۸ء میں صفحات کے لحاظ سے مخضر مگر مضامین کے اعتبار سے مکمل، ساوی علوم پر مشتمل ایک دستاویز روحانی ڈانجسٹ کے نام سے منظر عام پر لائی گئی۔ بحیثیت چیف ایڈیٹر عظیمی صاحب نے روحانی ڈانجسٹ کے ڈیکلریشن فارم میں تعلیم کے خانے میں '' علم لدنی'' تحریر فرمایا۔ روحانی ڈانجسٹ کے سرور ق پر بحیثیت سرپرست اعلیٰ حضور قلندر بابااولیاء نے تحریر کروایا

یہ پرچہ بندہ کوخداتک لے جاتاہے

اور بندہ کوخداسے ملادیتاہے

اشاعت اول سے لے کرتادم تحریر روحانی ڈائجسٹ کے سرور ق پریہ تحریر مسلسل حجیب رہی ہے۔روحانی ڈائجسٹ کا پہلا شارہ تجربہ نہ ہونے کے باوجوداچھاتھا۔ جنوری ۱۹۷۹ء کاشارہ حجیب کرتیار ہو چکاتھا کہ ۲۷ جنوری کی شب حضور قلندر بابااولیاء کی روح و اصل بحق ہوگئی۔اناللہ وانالیہ راجعون۔

شارہ کے ٹائٹل کی چیپائی ہنگامی حالت میں رکواکران سائیڈٹائٹل پر حضور قلندر بابااولیاء کے وصال کی خبر شائع کی گئی۔۱۹۸۴ء میں روحانی ڈائجسٹ، روحانی ڈائجسٹ انٹر نیشنل کے نام سے برطانیہ میں بھی شائع ہو ناشر وع ہو گیا۔

روحانی ڈائجسٹ میں سائنس ،ادب، تاریخ، قدیم وجدید علوم اور روحانیت پر مبنی مضامین ،خواب کی تعبیر ، صحت اور خوب صورتی سے متعلق آسان نسخ ، مختلف مسائل کاروحانی اور نفسیاتی حل ، پیچید ہاور لاعلاج بیاریوں کا مفت علاج ہر ماہ پیش کیا جاتا ہے۔اس





ر سالہ میں مافوق الفطرت کہانیاں بھی شائع کی جاتی ہیں جن میں قسط دار کہانیاں بھی ہوتی ہیں۔ بچوں کے لئے صفحات مخصوص ہیں ۔اولیاءاللہ کے روحانی علوم کوسائنسی، علمی تو جیہہ کے ساتھ روحانی ڈائجسٹ کے ذریعے عوام الناس تک پہنچایا جارہاہے۔

### تصنيف وتاليف

کسی بھی پیغام کو پھیلانے کے لئے ہمیشہ دوطریقے استعال کئے جاتے ہیں۔ایک طریقہ یہ ہے کہ مخاطب کی ذہنی صلاحیت کوسامنے رکھ کراس سے گفتگو کی جائے اور حسن اخلاق سے اس کو اپنی طرف مائل کیا جائے۔اس کی ضروریات کا خیال رکھا جائے۔اس کی پریشانی کو اپنی پریشانی سمجھ کر تدارک کیا جائے۔

جب کہ دوسراطریقہ یہ ہے کہ تحریر و تقریر سے اپنی بات دوسروں تک پہنچائی جائے۔ موجودہ دور تحریر و تقریر کادور ہے۔ فاصلے سمٹ گئے ہیں، زمین کا پھیلا وُایک گلوب (Globe) میں بند ہو گیا ہے۔ آواز کے نقطۂ نظر سے امریکہ اور کراچی کا فاصلہ ایک کمرے سے بھی کم ہو گیا ہے۔ کراچی میں بیٹے کر لندن اور امریکہ کی سرزمین تک اپناپیغام پہنچادیناروز مرہ کا معمول ہو گیا ہے، یہی صورت حال تحریر کی ہے۔ نشر واشاعت کا ایک لا متناہی سلسلہ ہے۔ عظیمی صاحب نے ملک اور بیرون ملک قائم مراقبہ ہالز کے مورت حال تحریر کی ہے۔ نشر واشاعت کا ایک لا متناہی سلسلہ ہے۔ عظیمی صاحب نے ملک اور بیرون ملک قائم مراقبہ ہالز کے دابطے کو متحکم کرنے کے ساتھ ساتھ روحانی علوم کی ترویز کے لئے علم دوست حضرات کا زیادہ سے زیادہ تعاون حاصل کرنے کے لئے تصنیف و تالیف کا آغاز فرما با۔

آپ کی تحریر میں فکر کی گہرائی اور فن کی زیبائی بدرجہ اتم موجود ہے۔ ممتاز دانشور اور ادیب اشفاق احمد صاحب آپ کی طرز تحریر

کے حوالے سے فرماتے ہیں کہ ''آپ کی تحریر بہت سادہ، بہت توجہ طلب اور جاذب نظر ہے۔ آپ ایک صاحب طرز رائٹر ہیں۔
آپ کی تحریر کا اپنا اسلوب ہے۔ میں نے آپ کو اوا کل دور میں کام کرتے دیکھا ہے۔ ان کی میز کرسی فضول اور ٹیڑھی تھی۔ پھر میں
نے نوٹ کیا کہ آدمی کے اندر Truth ہوا پنی طرز کا تووہ ٹیڑھی جگہ پر بیٹھ کر بھی سیدھے جواب دے سکتا ہے۔ آپ نے میلوں کا سفر ایک جست میں طے کیا ہے۔

انسان صرف دوٹی، کپڑااور مکان ہی نہیں ہے۔ ہم ایک تین منزلہ ایسی عمارت ہیں جس میں ہمارا جسم، روٹی، کپڑااور مکان ہے۔

اس کے اوپرایک چوبارہ ہے جو العالم الحاجو بارہ ہے، جو ذہن کا ہے۔ بھیڑیا، کتا، شیر ببر، عقاب، مچھلی، بھینس یہ سب روٹی،

کپڑااور مکان ہیں۔ میں اوور منزل چوبارہ رکھتا ہوں جو ذہن سے تعلق رکھتا ہے۔ میں سر دیوں کی رات میں ٹھٹر تاسائنگل پر چڑھ

کرسات میل کا فاصلہ طے کر کے نفرت فنج کا ایک سر سننے جاتا ہوں۔ اس میں نہ روٹی ہے، نہ کپڑا ہے، نہ مکان ہے، نہ بینک بیلنس

بڑھتا ہے۔ میں توبلکہ کوئی نقصان کر کے آتا ہوں لیکن میں جاتا ہوں۔ میں مشاعرہ سننے جاتا ہوں۔ اس میں مجھے کیا ماتا ہے۔۔۔۔ یہ

زام میں مشاعرہ سننے جاتا ہوں۔ اس میں کر چھینک دیا جائے تو وہ مر جائے گا۔

زام میں مشاعرہ سننے جاتا ہوں۔ اس میں کر چھینک دیا جائے تو وہ مر جائے گا۔





تھینس نہیں مرتی۔ تھینس اگر مشاعرہ میں نہ جائے تو کچھ نہیں ہو تااس کو، ٹھیک ہے ، زندہ ہے وہ۔ شیر ببر ہے ، وہ اگر پکاراگ نہ سنے تو ٹھیک رہتا ہے۔اب اس چو بارے کے اوپرایک اور چو بارہ ہے ، جو Intellectسے بھی اونچاہے وہ روحانیت کا ہے۔

اس کے اندر گند بلا، گدڑ پھونس، ٹوٹے ہوئے چرخ، پرانی چار پائیاں، بان کے پے، پرانے ٹین کنستر، بوریاں، سیمنٹ کے تھلے پڑے ہوئے ہیں۔ تالاڈالا ہوا ہے اس کے اندر کبھی کھی کوئی اوپر چڑھ کر کہتا ہے کہ امی! یہ اوراس کی کھڑ کیوں کے شیشے ٹوٹے ہوئے ہیں۔ تالاڈالا ہوا ہے اس کے اندر کبھی کبھی کوئی اوپر چڑھ کر کہتا ہے کہ امی ! یہ اچھا بھلا تو کمراہے، اس کو توصاف کرائیں۔ کہنے لگیں، دفع کرو۔ کوئی اوپر نہیں جاتا، چھوڑ دو۔ اس نے کہا، میں اسے صاف کر کے اس میں دری بچھالوں۔ کہنے لگیں، نہ نہ، خبر دار! یہاں جاکر کیا کرنا ہے، استے سارے کمرے ہیں اسی میں رہو۔ ہمارا تیسراچو بارہ تو ہے۔ تو جب کوئی بھی بندہ اس کے قریب کھڑا ہو کر بات کرے تو وہ کہتا ہے کہ ہاں! آئے پہلی دفعہ اس کے دروازے چھنجھنائے ہیں یااس کے اوپر بارش ہوئی ہے۔ اس میں سے سوند ھی خوشبوں نکلتی ہے۔ عظیمی بھائی کا کمال سے ہے کہ انہوں نے وہ پرانے چو بارے، گدر ٹیھونس والے، گذر بلاوالے صاف کئے ہیں''۔

عظیمی صاحب نے سلسلہ عظیمیہ کی دعوت حق کو پھیلانے کے لئے اپنی تحریر و تقاریر میں ۲۸۷سے زائد موضوعات پر اظہار خیال فرمایا ہے۔عظیمی صاحب کی اب تک زیور طباعت سے آراستہ ہو کر منظر عام پر آنے والی تصانیف و تالیفات اور مجموعوں کی ترتیب کچھاس طرح سے ہے۔

روحانی علاج: تاریخ اشاعت: ۱۹۷۸ء

ا گرام اض اور بیاریوں کو جمع کیا جائے توان کی تعداد سینکڑوں سے تجاوز کر جاتی ہے۔ان امر اض کی نوعیت اور وجوہات بھی الگ الگ ہیں۔روحانی نظرے و علاج کے مطابق امر اض کے دورخ ہیں۔ایک جسمانی اور دوسراذ ہنی یاروحانی۔جسمانی نظام میں کسی بےاعتدالی، کیمیائی یاطبعی تبدیلی کانام مرض ہے۔

روحانی نظرے و علاج میں ہر مرض کے خدوخال ہوتے ہیں اور ہر مرض کاروحانی وجود بھی ہوتا ہے۔ یہ دونوں رخ ایک دوسرے سے وابستہ ہیں۔ موجود ہودہ دور میں نفسیاتی اور طبعی امراض کا جو کر دار سامنے آیا ہے اس کی روشنی میں اس کو سمجھنا مشکل نہیں ہے۔ روحانی علم کا نظرے و علاج یہ ہے کہ امراض کی جسمانی وجود کے ساتھ ساتھ روحانی یاذ ہنی وجود پر ضرب لگائی جائے اور ذہنی طور پر اس کی نفی کی جائے تو بہت جلد شفاء حاصل ہو جاتی ہے۔ ناصر ف جلد شفاء حاصل ہو جاتی ہے بلکہ پیچیدہ ولا علاج امراض سے نجات سے ممکن ہے۔ اس کتاب میں شک اور بے یقینی کے طوفان سے پیدا ہونے والی تقریباد وسو (۲۰۰) بیاریوں اور مسائل کو یکجا کرکے تعویذات اور و ظائف کے ذریعہ ان کاحل پیش کیا گیا ہے۔





ر نگ اورر و شنی سے علاج: تاریخ اشاعت: مارچ ۱۹۷۸ء

زمین پر موجود ہرشے میں کوئی نہ کوئی رنگ نمایاں ہے، کوئی شے بے رنگ نہیں ہے۔ کیمیائی سائنس بتاتی ہے کہ کسی عضر کو شکست وریخت سے دوچار کیاجائے تو مخصوص قسم کے رنگ سامنے آتے ہیں۔ رنگوں کی یہ مخصوص ترتیب کسی عضر کی ایک بنیاد ک خصوصیت ہے۔ چنانچہ ہر عضر میں رنگوں کی ترتیب جداجدا ہے۔ یہی قانون انسانی زندگی میں بھی نافذ ہے۔ انسان کے اندر بھی رنگوں اور لہروں کا مکمل نظام کام کرتا ہے۔ رنگوں اور لہروں کا خاص توازن کے ساتھ عمل کرناکسی انسان کی صحت کا ضامن ہے۔ اگر جسم میں رنگوں اور روشنیوں میں معمول سے ہٹ کر تبدیلی واقع ہوتی ہے تو طبیعت اس کو برداشت نہیں کر پاتی ہے اور اس کا مظاہرہ کسی نہ کسی طبعی یاذ ہنی تبدیلی کی صورت میں ہوتا ہے۔

ہم اس کو کسی نہ کسی بیاری کا نام دیتے ہیں مثلاً بلڈ پریشر، کینسر، فسادخون،خون کی کمی،سانس کے امراض، دق وسل، گھیا، ہڈیوں کے امراض،اعصابی تکالیف اور دیگر غیر معمولی احساسات وجذبات وغیرہ۔

اس کتاب میں آدمی کے دو پیروں پر چلنے کاوصف بیان کیا گیا ہے اور اس بات کی تشریح کی گئی ہے کہ انسان اور حیوان میں روشنی کی تقسیم کا عمل کن بنیادوں پر قائم ہے اور تقسیم کے اس عمل سے ہی انسان اور حیوان کی زندگی الگ الگ ہوتی ہے۔ روشنیاں انسان کو کہاں سے ملتی ہیں اور انسانی نہیں ہوتی بلکہ انسانی زندگی میں دور کرنے والی روشنیوں کی بے شار قسمیں ہیں۔ یہ روشنیاں انسان کو کہاں سے ملتی ہیں اور انسانی دماغ پر نزول کر کے کس طرح ٹو ٹتی اور بکھرتی ہیں۔ ٹوٹے اور بکھرنے کے بعد دماغ کے گئی ارب خلئے ان سے کس طرح متاثر ہو کر حواس تخلیق کرتے ہیں۔ مختلف رنگوں کے ذریعے بیاریوں کے علاج کے علاوہ عظیمی صاحب نے اس کتاب میں انسانی زندگی پر پھر وں کے اثرات کے حوالے سے بھی معلومات فراہم کی ہیں۔

ٹیلی بیتھی سکھئے: تاریخ اشاعت: ۱۹۸۱ء

ٹیلی پیتھی یعنی انتقال خیال کاطریقۂ کار، سری علوم کی وہ شاخ ہے جسے عصر حاضر میں سب سے زیادہ عام توجہ حاصل ہوئی ہے۔ آپ
نے یہ کتاب اس وقت لکھی جب روس، امریکہ اور دیگر ممالک میں ٹیلی پیتھی کا بہت زور تھا۔ ایک مجلس مذاکرہ میں کہا گیا کہ غیر
مسلموں نے ٹیلی پیتھی کاعلم ایجاد کر لیاہے، مسلمانوں نے کیا کیا۔ یہ بات آپ کے دل کولگ ٹئی اور آپ نے ٹیلی پیتھی پر کتاب لکھنے کا
فیصلہ کر لیا۔ اس کا مقصد میہ تھاوہ لوگ جو غیر مسلموں سے متاثر ہو کر ان کی طرف متوجہ ہو گئے ہیں، جن لوگوں کی طرز فکر میں
عیسائیت اور دہریت غالب آ گئی ہے، ان لوگوں کے اندر فکر سلیم پیدا ہوجائے۔





غیر مسلموں نے ماور ائی علوم میں جو ترقی کی ہے، مسلمان بھی فکر سلیم کے ساتھ ترقی کریں۔ اس کتاب کوپڑھنے سے بلاشہ بے شار لو گوں کو فائدہ پہنچا ہے۔ اس کتاب میں آٹھ اسباق ہیں۔ جن پر پہلے آپ نے خود عمل کیااور پھر ان سے حاصل ہونے والے نتائج کی روشنی میں کتاب تحریر فرمائی۔

تذكره قلندر بابااولياء: تاريخ اشاعت: ۲۷، اكتوبر ۱۹۸۲ء

اس کتاب میں امام سلسلہ عظیمیہ ابدال حق حضور قلندر بابااولیاء کے حالات زندگی، کشف و کرامات، ملفوظات وار شادات کا قابل اعتاد ذرائع معلومات کے حوالے سے مرتب کر دور ایکار ڈپیش کیا گیاہے۔

روحانی نماز: تاریخاشاعت: جنوری ۱۹۸۳ء

آج کل کے دور میں کوئی بات اس وقت قابل قبول ہوتی ہے جب اسے سائنسی فار مولوں اور فطرت کے قوانین کے مطابق دلیل کے ساتھ پیش کیاجائے۔ زبان الیی ہوجوعوام کی سمجھ میں آجائے،اسلوب ایساہوجود ل میں اتر جائے۔

کتاب روحانی نمازاس ہی اصول کوسامنے رکھ کر ترتیب دی گئی ہے۔اس کتاب میں آپ نے کوشش کی ہے کہ ''الصلو ق معراج المومنین'کاسائنسی مفہوم اور قانون قدرت کے فارمولوں کی وضاحت ہوجائے۔

جنت کی سیر : تاریخ اشاعت : جنوری ۱۹۸۴ء

تاریخی ادوار پر نظر ڈالی جائے توبہ بات سامنے آتی ہے کہ پانچ ہزار سال کی تاریخ میں اقتدار پر زیادہ عرصہ مردوں کا قبضہ رہاہے۔ایسا دور بھی آیاہے کہ جس میں عور توں کو اقتدار منتقل ہوا۔

مر دوں کی ذہانت اور مر دوں کی چالاک عقل نے اس دور کو لیمنی خواتین کے دور کو کبھی مستخکم نہیں ہونے دیالیکن قدرت کی فیاضی مر دوں اور عور توں کے لئے الگ الگ مخصوس نہیں۔جب بھی خواتین نے خود کو Brain Wash ہونے سے بچایا اور اپنی فطری صلاحیتوں کو ہروئے کارلائیں ان کو قدرت کی طرف سے تعاون ملا۔

اس کتاب میں بتایا گیا ہے کہ عورت کے اندر بھی وہ تمام صلاحیتیں اور صفات موجود ہیں جو قدرت نے مرد کو ودیعت کی ہیں۔ جب ایک عورت رابعہ بھری بن سکتی ہے تو دنیا کی تمام عور تیں اپنے اندر اللہ کی دی ہوئی روحانی صلاحیتوں کو بیدار کر کے ولی اللہ بن سکتی ہیں۔ اس کتاب کے بارے میں سید حبیب مصطفے اصاحب (قلمی نام: سر کارزینی جارچوی) اپنی تالیف مادر کا ئنات، حصہ دوم۔ صفحہ نمبر اللہ میں تحریر کرتے ہیں





اس وقت پاکتان میں روحانی امور سے متعلق ایک ایی جانی پہپانی اور مشہور شخصیت موجود ہے جو بلاشہ روحانی امور میں ید طولی رکھتی ہے۔ اس شخصیت کو ''خواجہ شمس الدین عظیمی'' کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ آپ نے روحانیت سے متعلق کئی کتابیں تحریر کی ہیں اور بے شار روحانی مسائل کے حل پیش کئے ہیں۔ روحانیت سے متعلق ہزار وں سوالات کے جو ابات آپ اخبار اور خطوط کے ذریعے دیے جیں۔ حال ہی میں آپ کی ایک اور کتاب ''جنت کی سیر'' کے نام سے منظر عام پر آئی۔ جس میں آپ نے عورت کی روحانی صلاحیت پر معقول اور موثر گفتگو کی ہے اور روحانی وار دات کے اثر کار پیش کئے ہیں۔ میں نے اپنے وسیع مطالعہ اور اپنی پوری زندگی میں خواجہ صاحب کو پہلا عالم وفاضل اور روحانی مر دیایا ہے جنہوں نے کھل کر عورت کی صلاحیت پر بے باکانہ بات کی ہے اور عورت کے صفحے مقام و منصب کو ظاہر کیا ہے۔ آپ کی اس کتاب کادیباچہ جو ''اظہار حال'' کے عنوان کے تحت لکھا گیا ہے۔ ہواور عورت کے صفحے مقام و منصب کو ظاہر کیا ہے۔ آپ کی اس کتاب کادیباچہ جو ''اظہار حال'' کے عنوان کے تحت لکھا گیا ہے۔ ہم ضرور کی اور متعلقہ اقتباسات اس لئے پیش کر رہے ہیں کہ اس سے ایک طرف گزشتہ صفحات میں بیان کر دہ موقف و خیال کی

ہم صروری اور متعلقہ اقتباسات آئی سے پیل کررہے ہیں کہ آئی سے ایک طرف کرستہ سخات میں بیان کردہ موقف و حیال کی تائید ہوتی ہے اور دوسرے آپ روحانی مرد قلندر بھی ہیں۔ آپ لکھتے ہیں

"جب کسی مسئلہ کو حل کرنے کے لئے تفکر کیاجاتا ہے تو بہت سی ایسی باتیں شعور کی سطے پر ابھرتی ہیں جن کا تجزیہ اگر کیاجائے تو بہت تلخ حقا کق سامنے آتے ہیں۔ عفت وعصمت کا تذکرہ آتا ہے تو وہاں عورت اور صرف عورت زیر بحث آتی ہے۔ کیام دکو عفت وعصمت کے جوہر کی ضرورت نہیں ہے؟عورت کے نقد س کو یہ کہہ کر پامال کیاجاتا ہے کہ وہ کمزور ہے۔ عقل وشعور سے اسے کوئی واسطہ نہیں۔ علم وہنر کے شعبہ میں اب تک عورت کو عضو معطل بناکر پیش کیاجاتا ہے۔ دانشور، واعظ، گدی نشین حضرات کی واسطہ نہیں۔ علم وہنر کے شعبہ میں اب تک عورت کا وجود بہر حال مردسے کم تر ظاہر ہوتا ہے۔

قرآن کہتاہے کہ اللہ نے ہر چیز جوڑا جوڑا بنائی۔ مذہبی حلقہ کہتاہے کہ عورت کو مرد کی اداسی کم کرنے اور اس کادل خوش کرنے کے لئے پیدا کیا گیاہے۔ بلاشبہ یہ تھی ناانصافی اور احسان فراموشی ہے۔ ناشکری اور ناانصافی کارد عمل اس قدر بھیانک اور المناک ہوتا ہے کہ تاریخ اس سے لرزہ براندام ہے۔ دنیا کے علوم سے آراستہ دانشوروں کا وطیرہ کم عقلی پر ببنی قرار دیاجا سکتا ہے۔ مگر جب ہم یہ دکھتے ہیں کہ روحانی علوم کے میدان میں بھی عورت کو نظر انداز کیا گیاہے تو اعصاب پر موت کی سی کیفیت طاری ہوجاتی ہے۔ سینکٹروں سال کی تاریخ میں مشہور و معروف اولیاء اللہ کی فہرست پر نظر ڈالی جائے تو صرف ایک عورت کی نشاندہی ہوتی ہے اور اسے بھی آدھا قلندر کہہ کراس کی ہے حرمتی کی گئی ہے۔ سوال یہ ہے کہ کیاعورت اور مرد کے اندر الگ الگ روحیں کام کرتی ہیں ۔ ۔ کیاروح میں شخصیص کی جاسکتی ہے۔ کیاروح میں مزور اور ضعیف ہوتی ہے؟

ا گرایبانہیں ہے توعورت کی روحانی اقدار کو کیوں مجوب رکھا گیاہے؟ مردوں کی طرح ان خواتین کا تذکرہ کیوں نہیں کیا گیاجواللہ کی دوست ہیں۔وہ کون سی صفات ہیں جو قرآن میں مردوں کے لئے بیان ہوئی ہیں اور عور توں کوان سے محروم رکھا گیاہے؟ا گر





قرآن تحکیم کے نزدیک عورت کا مقام مردسے کم تر ہوتااوراس کی بزرگی وعظمت مرد کے مساوی نہ ہوتی توقرآن پاک کی سورہ مریم، حضرت مریم کے بجائے حضرت علیمی سے منسوب کی جاتی۔۔۔یہ کیسے کہا جاسکتا ہے کہ دنیاوی معاملات میں توعورت مرد کے برابر ہوسکتی ہے لیکن روحانی صلاحیتوں اور ماورائی علوم میں وہ مردوں سے کمتر ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ تاریخ نے عورت کے معاملہ میں انتہائی بخل سے کام لیا ہے۔ اس کی وجہ یہ سمجھ میں آتی ہے کہ قلم اور کاغذیر ہمیشہ مر دول کی اجارہ داری قائم رہی ہے "۔ پھر آپ نے بڑے موثر انداز اور خوبصورت الفاظ میں عورت سے متعلق اپنے باطنی و روحانی جذبات کا اظہار کیا ہے۔

'' یہ عورت وہ ماں ہے جو نو ماہ اور دوسال تک اپناخون جگر بچے کے اندرانڈ یلتی رہتی ہے۔ یہ کیسی بد نصیبی اور ناشکری ہے کہ وہی مر د جس کی رگ رگ میں عورت کی زندگی منتقل ہوتی رہتی ہے وہی اس کو تفریخ کا ذریعہ سمجھتا ہے اور مر دول کے مقابلہ میں کم تر ثابت کرنے کے لئے ایڑی چوٹی کا زور لگا تاہے۔ بے روح معاشرہ نے عورت کو مر د کے مقابلہ میں ایسا کر دار بنایا ہے جن کو د کیھ کر ندامت سے گردن جھک جاتی ہے۔ بات ہستی کی جس نے اپناسب کچھ تج کر مر د کو پر وان چڑھا یا۔ قرآن ندامت سے گردن جھک جاتی ہے۔ بات ہورج کی طرح کا طرح کی بنیاد پر بیہ بات سورج کی طرح کا ارشادات، نبی اگر م صلی اللہ علیہ و سلم کی احادیث اور ظاہری و باطنی مشاہدے اور تجربے کی بنیاد پر بیہ بات سورج کی طرح کا ہرے کہ جس طرح مر د کے اوپر روحانی واردات مرتب ہوتی ہیں اور وہ غیب کی د نیا میں داخل ہو کر اللہ تعالیٰ کی نشانیوں کا مشاہدہ کرتا ہے۔

اس طرح عورت بھی روحانی دنیامیں ارتقائی منازل طے کرکے مظاہر قدرت کا مطالعہ اور قدرت کے ظاہری و باطنی اسرار ور موز سے اپنی بصیرت اور تدبر کی بناء پر استفادہ کرتی ہے''۔

کتاب ''روحانی نماز'' کے انتساب میں عظیمی صاحب نے تحریر فرمایا ہے،ان خواتین کے نام جو بیسویں صدی کی آخری دہائی ختم ہونے سے پہلے پوری دنیا کے اقتدار اعلیٰ پر فائز ہو کر نور اول، باعث تخلیق کا ئنات، محسن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم کے مشن کی پیش رفت میں انقلاب برپاکردیں گی۔

0اس وقت ارا کین سلسله عظیمیه میں ۵۰ فیصد خوا تین اور ۴ سافیصد مر د حضرات ہیں۔

قلندر شعور: تاریخ اشاعت: منی ۱۹۸۲ء

کتاب قلندر شعور میں آپ نے اس بات کی وضاحت فرمائی ہے کہ ہم کون ساطر زعمل اختیار کرئے ذہن کی ہر حرکت کے ساتھ اللہ کا احساس قائم کر سکتے ہیں۔ جس کے نتیج میں ذہن انسانی، اللہ کی صفات کا قائم مقام بن جاتا ہے۔ اس کتاب کے بارے میں





رئیس امر وہوی صاحب نے روز نامہ جنگ۔ کراچی میں ۱۳۱۱ کو بر ۱۹۸۱ء کے کالم میں تحریر کیا تھا'' برادر عزیز خواجہ مش الدین عظیمی ، حضرت تاج الاولیاء با باتاج الدین قد س اللہ سر ہ العزیز کے سلسلہ عالیہ سے وابستہ اور اپنے ذبن اور قلم سے اخلاق عالیہ ، قطیمی نفس ، تزکیہ قلب اور عرفان نفس کی گرانقذر خدمات انجام دے رہے ہیں۔ روحانی علاج کے ماہر اور راہ سلوک کے باعمل طالب ہیں۔ ان کی ہمت و کوشش سے مکتبہ روحانی ڈائجسٹ 1-13- کا ناظم آباد ، کراچی ۱۸۔ مختلف مسائل عرفان پر بلند پایہ تصانیف شائع کر چکا ہے۔

مثلاً گائناتی نظام، تخلیقی فار مولوں اور روحانی سائنس پر مشتمل کتاب لوح و قلم ، روحانی نماز، قلندر شعور ، تذکرہ قلندر بابااولیاء مثلاً گائناتی نظام، تخلیقی فار مولوں اور روحانی سائنس پر مشتمل کتاب لوح و قلم ، روحانی غلاج وغیرہ و غیرہ دخواجہ صاحب، حضرت سید مجمد عظیم ، تذکرہ تاج الدین بابا، رنگ اور روشنی سے علاج ، ٹیلی پیتھی سیکھئے ، روحانی علاج و غیرہ دخواجہ سٹس الدین عظیمی عصر حاضر کی روحانی برخیا حضور قلندر بابااولیاء کے فیوض روحانی کو عام کرنے میں دن رات منہمک ہیں۔خواجہ سٹس الدین عظیمی عصر حاضر کی روحانی ضروریات سے بخوبی واقف ہیں اور ان کتابوں کو انہوں نے سائنسی نقطۂ نظر سے تحریر کیا ہے۔ مجھے امید ہے کہ طالبان سلوک وروحانیت کے لئے ان تصانیف کا مطالعہ غیر معمولی فوائد کا سبب ہوگا''۔

# تجلیات: تاریخ اشاعت: جنوری ۱۹۹۰ء

قرآن ہمیں الی اخلاقی اور روحانی قدروں سے آشا کرتا ہے جن میں زمان و مکان کے اختلاف سے تبدیلی نہیں ہوتی اور ایسے ضابطہ حیات سے متعارف کراتا ہے جو دنیا میں رہنے والی ہر قوم کے لئے قابل عمل ہے۔اگر قرآن کی مقرر کی ہوئی اخلاقی اور روحانی قدریں سوئٹزر لینڈ کی منحمند فضاؤں میں زندہ اور باقی رہنے کی صلاحیت رکھتی ہیں توافریقہ کے تیتے ہوئے صحراء بھی ان قدروں سے مستفیض ہوتے ہیں۔

قرآن پاک ایک ایک دستاویز ہے جن دستاویز میں معاشرتی قوانین کے ساتھ ساتھ ایسے فار مولے درج ہیں جن کے اوپر تسخیر
کائنات کادار و مدار ہے۔ار شاد خداوندی ہے کہ ہم نے قرآن کا سمجھنا آسان کر دیاہے، کیاہے کوئی سمجھنے والا۔اس آیت مبار کہ کی
روشنی میں ہم پریہ لازم ہے کہ اس عطیہ خداوندی سے فیض اٹھاتے ہوئے قرآن پاک میں غور و فکر کو اپنا شعار بنائیں تاکہ ہماری
روحین نور ہدایت سے منور ہو جائیں اور ہم ان صفات کو حاصل کر سکیں جن سے بندے کے لئے آسان وزمین مسخر ہو جاتے ہیں۔

قرآنی تعلیمات کی روشنی میں جب ہم تفکر کرتے ہیں توبیہ بات روز روشن کی طرح سامنے آتی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کے بغیر زندگی کے نقشے کو صحیح ترتیب دیا جاسکتا۔ ہر مسلمان صحیح خطوط پر اپنی زندگی کواس وقت ترتیب دے سکتاہے جب وہ قرآن حکیم کے بیان کر دہ مطالب اور مفہوم کو سمجھ کر اللہ کے ساتھ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت اپنی عملی زندگی میں سموئے۔





الله رب العزت کے ہاں وہی دین صحیح دین ہے جو قرآن مجید میں بالوضاحت بیان کر دیا گیا ہے اور جس کی عملی تفییر رسول الله صلی الله علیه وسلم کی میار ک زندگی ہے۔ رسول الله صلی الله علیه وسلم کی میر ت کا بید کمال ہے کہ وہ بیک وقت زندگی کے تمام شعبوں میں انسان کی رہنمائی کرتی ہے۔ آپ صلی الله علیه وسلم کی حیات طیب کسی جماعت، کسی خاص قوم ، کسی خاص ملک اور کسی خاص فران کی رہنمائی کرتی ہے۔ آپ صلی الله علیه وسلم کی زندگی ، آپ صلی الله علیه وسلم کی سیر ت رب العالمین کے بنائے ہوئے سارے عالمین کے لئے ہے۔

د نیاکاہر فرداپن حیثیت کے مطابق آپ التھ آئیل کی منور زندگی کی روشن میں اپنی زندگی بہتر بناسکتا ہے۔ قرآن نے غور و فکر اور تجسس و تحقیق کوہر مسلمان کے لئے ضروری قرار دیا ہے۔ اس تھم کی تغمیل میں عظیمی صاحب نے قرآن کی آیات اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث مبار کہ پر غور و فکر فرما یا اور روحانی نقطۂ نظر سے ان کی توجیہہ اور تفسیر بیان فرمائی ہے جو کہ ''نور الٰمی نور نبوت'' کے عنوان سے ہر ماہ روحانی ڈائجسٹ کے ادارتی صفحات کی زینت بنتی ہے۔ کتاب '' تجلیات''اس مستقل کالم میں سے چند کالمز کا مجموعہ ہے۔

# کشکول: تاریخاشاعت: د سمبر ۱۹۹۰ء

اس کتاب کے پیش لفظ میں حضرت عظیمی صاحب تحریر فرماتے ہیں '' کا کنات کیا ہے ،ایک نقطہ ہے ، نقطہ نور ہے اور نور روشنی ہے۔
ہر نقطہ بچلی کا عکس ہے۔ یہ عکس جب نور اور روشنی میں منتقل ہوتا ہے تو جسم مثالی بن جاتا ہے۔ جسم مثالی کا مظاہر ہ گوشت پوست کا
جسم ہے۔ ہڈیوں کے پنجر سے پر قائم عمارت گوشت اور پھوں پر کھڑی ہے۔ کھال اس عمارت کے اوپر پلاسٹر اور رنگ وروغن ہے۔ دریدوں ، شریانوں ،اعصاب ، ہڈیوں ، گوشت اور پوست سے مرکب آ دم زاد کی زندگی حواس کے علاوہ پچھ نہیں ہے۔

حواس کی تعداد پانج بتائی جاتی ہے جبکہ ایک انسان کے اندر ساڑھے گیارہ ہزار حواس کام کرتے ہیں۔ میں نے چونسٹھ سال میں تیکس ہزار سے زیادہ سورج میر کی زندگی میں ماضی ، حال اور مستقبل کی تغییر کرتے رہے۔ میں چونسٹھ سال کا آدمی دراصل بجین ، جوانی اور بوڑھا لیے کا بہروپ ہوں۔ روپ بہروپ کی بید داستان المناک بھی ہے اور مسرت آگیں بھی۔ میں اس المناک اور مسرت آگیں کر داروں کو گھاٹ گھاٹ پانی پی کر کاسئہ گدائی میں جمع کر تار ہااور اب جب کہ کاسئہ گدائی لبریز ہوگیا ہے۔ میں آپ کی خدمت میں روپ بہروپ کی بیہ کہانی پیش کر رہا ہوں ''۔ ۲۸۳ عنوانات کے تحت آپ نے اس کتاب میں این کیفیات کو بیان فرمایا ہے۔





آ واز دوست: تاریخ اشاعت: دسمبر ۱۹۹۰ء

عظیمی صاحب فرماتے ہیں کہ جب میں لکھنے بیٹھتا ہوں تومیری ساری توجہ اس آواز کی طرف ہوتی ہے جو آواز لہروں میں منتقل ہو کر اطلاع بنتی ہے۔

ایک قاری جن مضامین کو پندرہ منٹ میں پڑھ لیتا ہے،اس کی تیاری میں سات سے آٹھ گھٹے لگ جاتے ہیں۔ پہلے حافظے کا بند دروازہ کھلتا ہے، پھر انسپائریشن کی لہریں دماغ کے مخصوص خانے میں وصول ہوتی ہیں اور انسپائریشن کو کاغذ پر منتقل کرنے کے لئے الفاظ کا انتخاب عمل میں آتا ہے۔

انسانی دہاغ میں حواس خمسہ کی اطلاعات موجود رہتی ہیں یا اطلاعات حواس خمسہ بنتی ہیں۔ حواس خمسہ اعصاب کے ذریعے دہاغ کے نصف کروں تک پہنچ کر نقش ہوجاتے ہیں۔ یہی وہ یاد داشتیں ہیں جنہیں حافظہ کہاجاتا ہے۔ دہاغ کے یہ دو کرے جودائیں طرف اور بائیں طرف اور بائیں طرف واقع ہیں انسانی زندگی کے تمام احساسات کو جو پیدائش سے موت تک کے حالات پر مشمل ہیں، یادر کھتے ہیں۔ انسانی زندگی کا کوئی عمل ، کوئی حرکت اس وقت تک ممکن نہیں ہے جب تک دہاغ کے پچھلے جھے میں جہاں گردن کے اوپر سر میں ابھار ہوتا ہے ، تحریکات نہ ہوں جو کہ لہروں کی شکل میں وارد ہوتی ہیں۔ آواز کیا ہے۔۔۔ آواز لہروں کے علاوہ پچھ نہیں ہے۔۔۔ اور یہ ساری کا کنات آواز کے علاوہ پچھ نہیں ہے۔۔۔ اطلاع کے بغیر کا کنات کے وجود کا تذکرہ ممکن نہیں ہے۔۔۔ اور یہ ساری کا کنات آواز کے علاوہ پچھ نہیں ہے۔۔۔ اطلاع کے بغیر کا کنات کے وجود کا تذکرہ ممکن نہیں ہے۔۔۔۔ اور یہ ساری کا کنات آواز کے علاوہ پچھ نہیں ہے۔۔۔ اطلاع کے بغیر کا کنات کے وجود کا تذکرہ ممکن نہیں ہے۔۔۔۔ اور یہ ساری کا کنات آواز کے علاوہ پچھ نہیں ہے۔۔۔۔ اطلاع کے بغیر کا کنات کے وجود کا تذکرہ ممکن نہیں ہے۔۔۔۔ اطلاع کے بغیر کا کنات کے وجود کا تذکرہ ممکن نہیں ہے۔۔۔۔ اور یہ ساری کا کنات آواز کے علاوہ پچھ نہیں ہے۔۔۔۔ اطلاع کے بغیر کا کنات کے وجود کا تذکرہ ممکن نہیں ہے۔۔۔۔ اور یہ ساری کا کنات آواز کے علاوہ پھوٹ نہیں ہے۔۔۔۔ اطلاع کے بغیر کا کنات کے وجود کا تذکرہ ممکن نہیں ہے۔۔۔۔ اطلاع کے بغیر کا کنات کے وجود کا تذکرہ میں نہیں ہے۔۔۔۔ اس کا کنات کی بغیر کا کنات کے وجود کا تذکرہ میں نہیں ہے۔۔۔۔ اور یہ ساری کا کنات کے وجود کا تذکرہ میں کیا کی سے کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کی میں کیا کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کیا کو کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کیا کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کی خوادہ کیا کا کی خوادہ کی خوادہ

انسان کی زندگی کا تجزیه کیا جائے تو ہمیں اطلاع کے علاوہ زندگی میں کچھ بھی نہیں ملتا۔ ہمار اپیدا ہونا، جوان ہونا، بوڑھا ہونا، خورد و نوش کی ضروریات کا بورا کرنا، سونا جاگنا، رزق تلاش کرنا، پڑھنا لکھنا، عروج وزوال کی راہ کا متعین ہونا، سب اطلاع پر قائم ہے۔ اوسط عمر اگر ساٹھ سال ہو تو ایک آدمی بارہ کروڑ اکسٹھ لاکھ چوالیس ہزار اطلاعات میں زندگی گزارتا ہے۔ یعنی اوسط عمر میں انفار میشن کا دورانیہ بارہ کروڑ اکسٹھ لاکھ چوالیس ہزار ہوا۔ تقریبا پونے تیرہ کروڑ اطلاعات پیدائش سے موت تک انسانی زندگی کا سرمایہ ہیں۔

چونکہ انسان زندہ رہنے کے قانون سے واقف نہیں ہے اس لئے پچانوے فیصد اطلاعات یا پچانوے فیصد زندگی ضائع ہو جاتی ہے ۔ یہی اطلاعات اگر قدرت کے بنائے ہوئے اصولوں کے مطابق اگر قبول کی جائیں اور ان پر عمل در آمد ہو جائے توانسان اشر ف المخلو قات ہے۔اگرایسانہ ہو (جبیباکہ عام طور پر ہوتا نہیں ہے) توانسان اشر ف المخلو قات کے دائرے میں داخل نہیں ہوتا۔

اللہ کے کرم، سیدنا حضور علیہ الصلواۃ والسلام کی رحمت اور حضور قلندر با بااولیاء کی نسبت سے عظیمی صاحب ۲۸۷ سے زائد موضوعات پر طبع آزمائی کر چکے ہیں۔ ہر عنوان اس بات کی تشریح ہے کہ انسان اطلاعات





www.ksars.org

(خیالات) اور مصدر اطلاعات سے وقوف حاصل کر سکتا ہے جبکہ حیوانات یا کا ئنات میں موجود دوسری کوئی مخلوق اس علم تک رسائی حاصل نہیں کر سکتی ہے۔ کتاب آواز دوست ،ماہانہ روحانی ڈائجسٹ کے ادارتی صفحات میں شامل کالم آواز دوست (دسمبر ۱۹۸۹ء) میں سے منتخب شدہ کالمز کا مجموعہ ہے۔ کتاب کی اشاعت کے بعد جنوری ۱۹۸۹ء سے یہی کالم "صدائے جرس"کے عنوان سے شائع ہورہاہے۔

روحانی ڈاک

قریباً ۲۰ سال کے عرصہ میں مسائل کے حل اور علاج معالجہ کے سلسلے میں اخبارات اور جرائد میں عظیمی صاحب کے شائع شدہ کالموں میں سے چیدہ چیدہ کالموں کو چار جلدوں کی کتابی صورت میں پیش کیا گیاہے۔

حلداول تاریخ اشاعت: ۱۹۹۱ء جلد دوئم تاریخ اشاعت: ۱۹۹۲ء

جلد سوئم تاریخ اشاعت: ۱۹۹۳ء جلد چهار م تاریخ اشاعت: ۱۹۹۴ء

پیراسا ئیکولوجی: تاریخاشاعت: ۱۹۹۲ء

اس کتاب میں عظیمی صاحب کے ۱۹۸۰ء سے ۱۹۸۲ء کے دوران مختلف موضوعات پر دیئے گئے لیکچر زمیں سے چند کو مضامین کی صورت میں «پیش کیا گیاہے۔

توجيهات: تاريخ اشاعت: ١٩٩٣ء

۱۹۷۸ء تا اپریل ۱۹۹۴ء تک مختلف اخبارات و جرائد میں شائع شدہ منتجب کالموں میں عظیمی صاحب سے کئے گئے سوالات کے جوابات کو کتابی صورت میں پیش کیا گیاہے۔

نظربيررنگ ونور: تاريخ اشاعت: جنوري ۱۹۹۴ء

سائنسی دنیانے جو علمی اور انقلابی ایجادات کی ہیں ان ایجادات میں فنر کس اور سائیکولوجی سے آگے پیرا سائیکولوجی کا علم ہے۔ روحانیت دراصل تفکر، فہم اور ارتکاز کے فار مولوں کی دستاویز ہے۔

آپ نے اس کتاب میں طبیعات اور نفسیات سے ہٹ کران ایجنسیوں کا تذکرہ کیاہے جو کا نئات کی مشتر ک سطح میں عمل پیراہیں اور کا کا خاصلہ کرتی ہیں اور اس امر کی وضاحت کی گئی ہے کہ انسان کا نئات کی تخلیق میں کام کرنے والے





www.ksars.org

فار مولوں سے کہاں تک واقف ہے۔ یہ فار مولے اس کی دستر س میں ہیں یا نہیں اور ہیں تو کس حد تک ہیں۔انسان کے لئے ان کی افادیت کیا ہے اور ان سے آگاہی حاصل کر کے وہ کس طرح زندگی کوخوشگوار اور کامیاب بناسکتا ہے۔

مراقبه: تاریخاشاعت: جنوری۱۹۹۵ء

اس کتاب میں عظیمی صاحب نے اپنی زندگی کے ۳۵ سال کے تجربات ومشاہدات کے تحت بیان فرمایا ہے کہ دنیا میں جتنی ترقی ہونچی ہے اس کے بیش نظریہ نہیں کہاجا سکتا کہ یہ دور علم و فن اور تسخیر کا نئات کے شاب کادور ہے۔انسانی ذہن میں ایک لا متناہی و سعت ہے جو ہر لمحہ اسے آگے بڑھنے پر مجبور کر رہی ہے۔ صلاحیتوں کا ایک حصہ منصہ شہود پر آچکا ہے لیکن انسانی اناکی ان گنت صلاحیتیں اور صفات ایس ہیں جو ابھی مظہر خفی ہے جلی میں آنے کے لئے بے قرار ہیں۔انسانی صلاحیتوں کا اصل رخ اس وقت حرکت میں آتا ہے جب روحانی حواس متحرک ہوجاتے ہیں۔ یہ حواس ادراک ومشاہدات کے دروازے کھولتے ہیں جو عام طور سے بندر ہتے ہیں۔ انہی حواس سے انسان آسانوں اور کہشانی نظاموں میں داخل ہوتا ہے۔ غیبی مخلو قات اور فرشتوں سے اس کی ملا قات بندر ہتے ہیں۔ انہی حواس کو بیدار کرنے کامؤثر طریقہ مراقبہ ہے۔روحانی، نفیاتی اور طبق حیثیت سے مراقبہ کے بے شار فوائد ہیں۔ مراقبہ سے انسان اس قابل ہوجاتا ہے کہ زندگی کے معاملات میں بہتر کار کردگی کا مظاہرہ کر سکے۔ ۲۰ عنوانات کے ذریعے آپ نے مراقبہ سے انسان اس قابل ہوجاتا ہے کہ مراقبہ کیا ہے اور مراقبہ کے ذریعے انسان اپنی مخفی قوتوں کو کس طرح بیدار کر سکتا ہے۔

خواب اور تعبير: تاريخ اشاعت: جنوري ١٩٩٧ء

چھ ارب انسانوں میں ایک بھی ایسانسان نہیں ہے جو خواب نہ دیکھتا ہو اور خواب کے تاثر ات سے متاثر نہ ہو۔ قر آن اور تمام آسانی کتابوں میں خوابوں کاتذ کرہ موجود ہے۔

سیدنا حضور علیہ الصلوۃ والسلام کاار شاد ہے، خواب نبوت کا چھیا لیسوال حصہ ہے۔ تالیف خواب اور تعبیر میں آپ نے عرض کیا ہے کہ دانشوروں کا بیہ کہنا کہ خواب محض خیالات کی پیداوار ہے، اس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ ایک مخصوص گروہ کے اس خیال کو اہمیت دی جائے کہ خواب محض خیال کی پیداوار ہے تو یہ ایک غیر سائنسی، غلط روے نے کو قبول کرنے کے متر ادف ہوگا۔ تیال کو اہمیت دی جائے کہ خواب محوف خیال کی پیداوار ہے تو یہ ایک غیر سائنسی، غلط روے نے کو قبول کرنے کے متر ادف ہوگا۔ آپ نے اس امر کی وضاحت فرمائی ہے کمحواب کیوں نظر آتے ہیں، رنگین خواب کیوں نظر نہیں آتے اس امر کی وضاحت فرمائی ہے کمحواب کیوں نظر آتے ہیں، رنگین خواب کیوں نظر آتے ہیں، وقبیں نہی آخر الزمال آتے، مختلف بیاریوں میں مبتلا ہونے کے بعد خوابوں پر ان بیاریوں کے کیا اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ اس کتاب میں نبی آخر الزمال صلی اللہ علیہ وسلم کے خواب کے ساتھ ساتھ انبیاء، خلفائے راشدین، صحابہ کرام، تابعین کرام، اولیاء اللہ اور مشاہیر وغیرہ کے خواب بھی شامل اشاعت ہیں۔





محمد رسول الله جلداول: تاریخ اشاعت: جنوری ۱۹۹۲ء

عظیمی صاحب کی دانست میں سیرت پاک صلی الله علیہ وسلم کے چار پہلوایسے ہیں جن پربہت زیادہ کام کرنے کی ضرورت ہے۔

ا۔اللہ کے محبوب رسول طاق الم می روحانی زندگی۔

٢\_ معجزات رسول الله طلق للهم كي سائنسي توجيهات\_

سر كهكشانى د نياؤل سے خاتم النبين طبي اليم كابراه راست تعلق۔

سے قرآن پاک میں تخلیق کا ئنات کے فار مولوں (معاد) کی تشریک

یہ کتاب سید ناحضور علیہ الصلوۃ والسلام کی سیرت پاک کے اس حصہ کامجمل خاکہ ہے جس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے تبلیغ دین کے سلسلے میں ۲۳سال جد وجہد اور کوشش فرمائی۔

الهی مشن کی تروت کے راستے میں آنے والی رکاوٹوں کو دور کرنے کے لئے حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی ساری زندگی پریشانیوں اور ذہنی اذبتوں میں گزرگئی اور بالآخر آپ طنی آیٹی اللہ سے راضی ہو گئے ۔ آپ طنی آیٹی اللہ سے راضی ہو گئے ۔ اور اللہ آپ طنی آیٹی سے راضی ہو گئے ۔ اور اللہ آپ طنی آیٹی سے راضی ہو گیا۔

یہاں عظیمی صاحب کی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے خصوصی نسبت کے حوالے سے چنداہم واقعات کا تذکرہ ضروری ہے۔ وسط المام ۱۹۲۲ء میں آپ نے آقائے کو نین حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بارگاہ میں التجاکی ، یار سول اللہ طرفی البہ المی اللہ علی میں آپ کا غلام ہوں ، مجھے اپنے ذاتی خدمت گاروں کی حیثیت میں قبول فرمالیجئے۔ حضرت اویس قرنی سے ہاتھ جوڑ کر نہایت عاجزانہ گزارش کی کہ آپ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے اس غلام کی سفارش فرماد بیجئے۔ حضرت اویس قرنی نے وعدہ فرمالیا۔

حضرت بلال حبثی تشریف لائے۔ آپ نے ہاتھ جوڑ کراور گڑ گڑا کر درخواست کی، آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چہتے ہیں،
عاشق رسول ہیں۔ حضور علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کے خدام کے بڑے ہیں۔ میری التجا، اور عرض ہے کہ آپ اس غلام کو حضور صلی اللہ
علیہ وسلم ذاتی خدمت گاروں میں جگہ دلوادیں۔ میں آپ کی خدمت میں رہ کر آ داب رسول اللہ سیکھ لوں گا۔ اور انشاء اللہ آپ کوشکا
یت نہیں ہوگی۔ حضرت بلال حبثی نے بھی رضامندی ظاہر فرمادی۔





حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی خدمت اقد س میں آپ کی غلامی کامسکہ پیش ہوا۔ کچھ توقف کے بعد سید البشر، فخر کا کنات، رحمت اللعالمین صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو غلامی میں قبول فرمالیا۔ تقریبا ایک سال کے عرصہ کے بعد حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے آپ کو خادم خاص کی حیثیت عطافرمائی۔

ایک موقع پر باعث تخلیق کائنات سید ناحضور علیه الصلواۃ والسلام کی بارگاہ اقد س میں حاضری کے دوران اللہ کے حبیب صلی اللہ علیہ وسلم کے پائے مبارک آئکھوں سے لگانے اور لرزتے ہو نٹوں سے چومنے کی سعادت نصیب ہوئی۔ آپ سراپائے اقد س ومطہر و مرم میں اس قدر غرق ہوگئے کہ خود کو بھول گئے اور عالم کیف ووجدان بیں آپ کواللہ تعالی نے مہر نبوت کامشاہدہ کرایا۔ آپ نے مہر نبوت کود کیھ کر والہانہ انداز سے بوسہ دیا اور آئکھوں سے چھوا۔

ٱللَّهُمُّ صَلْ عَلَىٰ مُحَمِّرٌ قَابِرِكَ وَسَلَ مِم

شیخ طریقت محمد قاسم مشوری شریف رحمة الله علیه کے شاگر در شید محترم وزیر حسین شاه صاحب فرماتے ہیں که میرے مرشد کامل نے فرمایا تھا کہ تاریخ میں حضرت عکاشہ رضی الله تعالی عنه کے بعد خواجه صاحب دوسری شخصیت ہیں، جنہیں مہر نبوت صلی الله علیه وسلم پر بوسه دینے کی سعادت حاصل ہے۔

محمر رسول الله جلد دوئم: تاريخ اشاعت: فروري ١٩٩٧ء

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی سیرت پران گنت صفحات کھے جانچکے ہیں اور آئندہ کھے جاتے رہیں گے لیکن چودہ سوسال میں ایسی کوئی تصنیف منظر عام پر نہیں آئی جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے معجزات کی روحانی اور سائنسی توجیہات اور حکمت پیش کی تصنیف منظر عام پر نہیں آئی جس میں آئی ہے۔ایک سعیدرات آپ کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے در بار میں حاضری کامو قع کم گئی ہو۔ یہ سعادت آپ کے نصیب میں آئی ہے۔ایک سعیدرات آپ کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے در بار میں حاضری کا موقع ملا۔ در بار رسالت میں ایک فوجی کی طرح Attention ہواں نثار غلاموں کی طرح مستعد، پر جوش اور باحمیت نوجوان کی طرح آسمیں بند کئے در بار میں حاضر تھے۔

آہتہ روی کے ساتھ، عشق وسر مستی کے خمار میں ڈوب کر دوقدم آگے آئے اور عرض کیا،

يار سول الله صلى الله عليه وسلم!

بات بہت بڑی ہے، منہ بہت چھوٹاہے۔۔۔

میں اللّٰدرب العالمین کا بندہ ہوں اور ۔۔۔





آپ رحمت للعالمين طلي المرام كامتى ہول۔۔۔

یہ جر اُت بے باکانہ نہیں،ہمت فرزانہ ہے۔۔۔

میرے مال باپ آپ طائے کالیم پر قربان ہول۔

يار سول الله صلى الله عليه وسلم!

به عاجز، مسكين، ناتوال بنده\_\_\_

آپ ملٹ ایم کی سیر ت مبارک لکھنا چاہتا ہے۔۔۔

يار سول الله صلى الله عليه وسلم!

سیرت کے کئی پہلوا بھی منظر عام پر نہیں آئے۔۔۔

مجھے صلاحیت عطافر ماے ئے کہ۔۔۔

میں معجزات کی تشر کے کر سکوں۔

آپ نے بند آئھوں سے محسوس کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کو ملاحظہ فرمایا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چہرہ مبارک پر مسکراہٹ ہے۔ آپ اس سر مستی میں سالوں مدہوش رہے۔ خیالوں میں مگن، گھنٹوں ذہن کی لوح پر تحریریں کھتے رہے ۔ سیر ت کے متعلق ہر وہ کتاب جو آپ کو دستیاب ہو سکی اللہ نے پڑھنے کی توفیق عطاکی اور بالآخرا یک دن ایساآیا کہ کتاب محمدر سول اللہ جلد دوئم کی تحریر کا آغاز ہوگیا۔

معمولات مطب: تاریخ اشاعت: جنوری ۱۹۹۸ء

اس کتاب میں رنگ، روشنی، دعااور جڑی بوٹیوں سے تجویز کردہ ۴ مسے زائد طریقۂ علاج کو مرتب کیا گیاہے۔

كلر تھراني:تاريخُ اشاعت: نومبر ١٩٩٨ء

اس کتاب میں عظیمی صاحب نے رنگوں کی تاریخ ، رنگوں میں روشنی کا طول موج اور فریکوئنسی ، رنگوں کی تخلیق ، رنگ فی الواقع کیا ہیں ، رنگوں سے متعلق موجودہ سائنسی نظریات ، رنگوں سے متعلق روحانی نظریہ ، کائنات میں رنگ اور لہروں کا نظام ، لہروں کی





تقسیم سے حواس کا بننااور لہروں کی کمی بیشی سے انسان کے اندر لاشار خلیات میں ہونے والی کیمیائی تبدیلیوں وغیرہ پر سیر حاصل بحث فرمائی ہے۔

اس کتاب کو نصاب کی طرز پر مرتب کیا گیاہے جس سے مستقبل کے غیر جانبدار محقق کے لئے تحقیق و تلاش کے نئے روزن تھلیں گے۔

شرح لوح و قلم : تاریخ اشاعت : مارچ ۱۹۹۹ء

امام سلسله عظیمیہ کی تصنیف ''لوح و قلم ''روحانی سائنس پر پہلی کتاب ہے جس میں کا کناتی نظام اور تخلیق کے فار مولے بیان کئے ہیں۔ان فار مولوں کو سمجھانے کے لئے عظیمی صاحب نے متوسلین وسالکین کے لئے کیم فروری ۱۹۸۴ء میں با قاعدہ لیکچرز کا گئے ہیں۔ان فار مولوں کو سمجھانے کے لئے عظیمی صاحب نے متوسلین وسالکین کے لئے آپ کے ان لیکچرز کو کتابی صورت میں ترتیب آغاز کیاجو تقریباً سال تک متواتر جاری رہے۔ علم دوست افراد کے لئے آپ کے ان لیکچرز کو کتابی صورت میں ترتیب دے کر پیش کیا گیاہے۔ یہ کتاب سالفور ڈیونیورسٹی (برطانیہ) میں ڈیار ٹھنٹ آف Rehabilitation کے بی ایس سی آنرز کے نصاب میں شامل ہے۔

بڑے بچوں کے لئے: تاریخ اشاعت: جنوری ا • • ۲ء

۲۰۸ صفحات پر مشتمل اس کتاب میں عظیمی صاحب کی تحریر کردہ کتب اور دیگر اخبارات و جرائد میں شائع شدہ تحریرات میں بیان کردہ اسرار ور موز کوا قوال زریں کی صورت میں پیش کیا گیاہے۔

محدر سول الله جلد سوئم: تاریخ اشاعت: جنوری ۲۰۰۲ء

قرآن کریم میں اللہ تعالی نے جو کچھار شاد فرمایا ہے اس میں کوئی سورہ، کوئی آیت اور کوئی نقطہ مفہوم و معانی سے خالی نہیں ہے۔ اللہ کے علوم لا متناہی ہیں۔ اللہ کا منشاء یہ ہے کہ ہم لوگوں کو آگے بڑھتاد کچھ کر خود بھی قدم بڑھائیں اور اللہ کی نعمتوں کے معمور خزانوں سے فائد ہا ٹھائیں۔ قرآن پاک میں انبیاء سے متعلق جتنے واقعات بیان ہوئے ہیں ان میں ہمارے لئے اور تمام نوع انسانی کیلئے ہدایت اور روشنی ہے۔ کتاب محمد رسول اللہ۔ جلد سوئم میں عظیمی صاحب نے مختلف انبیاء کرام کے واقعات میں روحانی نقطۂ نظر سے اللہ تعالی کی حکمت بیان فرمائی ہے۔

اللّٰدے محبوب: تاریخ اشاعت: ۲۰۰۲ء

اس کتاب میں قرآن پاک کے تخلیقی قوانین،سید ناحضور علیہ الصلوۃ والسلام کے مقام اور سیرت طیبہ کے روحانی پہلوؤں پر عظیمی صاحب کے خطابات کو جمع کیا گیاہے۔





ا يك سوايك اولياء الله خواتين: تاريخ اشاعت: جون ٢٠٠٢ء

عورت اور مر د دونوں اللہ کی تخلیق ہیں مگر ہزاروں سال سے زمین پر عورت کے بجائے مر دوں کی حاکمیت ہے۔ عورت کو صنف نازک کہاجاتا ہے۔

صنف نازک کابیہ مطلب سمجھاجاتا ہے کہ عورت وہ کام نہیں کرسکتی جو کام مرد کرلیتا ہے۔ عورت کو ناقص العقل بھی کہا گیا ہے۔ سو سال پہلے علم و فن میں بھی عورت کا شار کم تھا۔ روحانیت میں بھی عورت کو وہ درجہ نہیں دیا گیا جس کی وہ مستحق ہے۔ غیر جانبدار زاویے سے مر داور عورت کا فرق ایک معمہ بناہوا ہے۔

آپ نے سید ناحضور علیہ الصلوۃ والسلام کے عطاکر دہ علوم کی روشیٰ میں کوشش فرمائی ہے کہ عورت اپنے مقام کو پہچان لے اور اس
کوشش کے نتیج میں اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے ایک سوایک اولیاء خواتین کے حالات، کرامات اور کیفیات کی تلاش میں کامیاب
ہوئے۔ یہ کہنا خود فر ببی کے علاوہ کچھ نہیں ہے کہ عور توں کی صلاحیت مر دوں سے کم ہے یاعور تیں روحانی علوم نہیں سیکھ سکتیں۔
آپ نے اس کتاب میں پیشن گوئی فرمائی ہے کہ زمین اب اپنی بیلٹ تبدیل کررہی ہے۔ دوہزار چھ کے بعد اس میں تیزی آجائے گی
اوراکیسویں صدی میں عورت کو حکر انی کے وسائل فراہم ہوجائیں گے۔

صدائے جرس: تاریخاشاعت:۳۰۰۳ء

ماہنامہ روحانی ڈانجسٹ میں عظیمی صاحب کے سینکڑوں اور اق پر پھیلے ہوئے مستقل کالم ''صدائے جرس'' کو کتابی صورت میں پیش کرنے کیلئے ڈانجسٹ کے 18سے زائد شاروں کا متخاب صیح معنوں میں دریا کو کوزے میں بند کرنے کے متر ادف ہے۔

روحانی حج وعمره: تاریخ اشاعت: جنوری ۴۰۰۳ء

چارابواب پر مشتمل اس کتاب کے باب اول میں تمام مقدس مقامات کا تعارف پیش کیا گیا ہے۔ باب دوئم میں حج و عمرہ کاطریقہ اور باب سوئم میں اراکین حج و عمرہ کی حکمت بیان کی گئی ہے۔

جب کہ باب چہارم میں چودہ سوسال میں گزرے ہوئے اور موجودہ صدی میں موجود ایسے مردوخوا تین بزرگوں کے مشاہدات و کیفیات جمع کئے گئے ہیں جن کو دوران حج و عمرہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام کا فیض حاصل ہوا ہے اور جن خواتین و حضرات کو خالق اکبر،اللّٰد وحدہ لاشریک کاصفاتی دیدار نصیب ہواہے۔





خواتین کے مسائل: تاریخ اشاعت:اکتوبر ۴۰۰۳ء

اس کتاب میں مسائل کے حل کے لئے آپ کے شائع شدہ کالموں کو دو حصوں، خواتین کے مسائل اور حضرات کے مسائل میں تقسیم کرنے کے بعد پہلے مرحلے میں خواتین کے مسائل کے عنوان کے تحت منتخب کالموں کو شامل اشاعت کیا گیاہے۔

ذات كاعرفان: تاريخ اشاعت: ١٥/ كتوبر ٣٠٠٠ ء

اس کتاب میں عظیمی صاحب کے ماہنامہ روحانی ڈائجسٹ میں شائع شدہ منتخب کالمز کو شامل اشاعت کیا گیاہے۔

احسان وتصوف: تاریخ اشاعت: جنوری ۴۰۰۴ء

کتاب کے تعارف میں پروفیسر ڈکٹر غلام مصطفی چوہدری صاحب۔ وائس چانسلر، بہاءالدین زکریایونیورسٹی، ملتان۔ پاکستان تحریر کرتے ہیں

تصوف کی حقیقت، صوفیاء کرام اور اولیاء عظام کی سوانخ، ان کی تعلیمات اور معاشر تی کردار کے حوالے سے بہت کچھ لکھا گیااور ناقدین کے گروہ نے تصوف کو ہزعم خود ایک الجھا ہوا معاملہ ثابت کرنے کی کوشش کی لیکن اس کے باوجود تصوف کے مثبت اثرات ہر جگہ محسوس کئے گئے۔ آج مسلم امہ کی حالت پر نظر دوڑائیں تو پتاچلتا ہے کہ ہماری عمومی صور تحال زبوں حالی کا شکار ہے۔

گزشتہ صدی میں اقوام مغرب نے جس طرح سائنس اور ٹیکنالوجی میں اوج کمال حاصل کیاسب کو معلوم ہے۔ اب چاہئر تو یہ تھا کہ مسلمان ممالک روشن خیالی اور جدت کی راہ اپنا کر اپنے لئے مقام پیدا کرتے اور اس کے ساتھ ساتھ شریعت وطریقت کی روشنی میں اپنی مادی ترقی کو اخلاقی قوانین کا پابند بنا کر ساری دنیا کے سامنے ایک نمونہ پیش کرتے۔ ایک ایسانمونہ جس میں فرد کو نہ صرف معاشی آسودگی حاصل ہو بلکہ وہ سکون کی دولت سے بھی بہر ہور ہو مگر افسوس ایسا نہیں ہو سکا۔ انتشار و تفریق کے باعث مسلمانوں نے خود بی تحقیق و تدبر کے دروازے اپنے اوپر بند کر لئے اور محض فقہ و حدیث کی مروجہ تعلیم اور چند ایک مسئلے مسائل کی سمجھ بوجھ کو کافی سمجھ لیا۔ یہی وجہ ہے کہ آج اکیسویں صدی کے مسلم معاشر وں میں بے سکونی اور بے چینی کے اثرات واضح طور پر محسوس کئے جاتے ہیں۔ حالا تکہ قرآن و سنت اور شریعت و طریقت کے سرمدی اصولوں نے مسلمانوں کو جس طرز فکر اور معاشرت کا علمبر دار بنایا ہے، اس میں بے چینی، ٹینشن اور ڈیریشن نام کی کوئی گنجائش نہیں۔

خواجہ شمس الدین عظیمی صاحب کی تصنیف 'احسان و تصوف 'کا مسودہ مجھے کنورایم طارق، انجپارج مراقبہ ہال ملتان نے مطالعہ کے لئے دیااور میں نے اسے تاریخ کے ایک طالب علم کی حیثیت سے پڑھا۔ خواجہ سمس الدین عظیمی صاحب کا نام موضوع کے حوالہ سے باعث احترام ہے۔ نوع انسانی کے اندر بے چینی اور بے سکونی ختم کرنے، انہیں سکون اور مخل کی دولت سے بہرہ ورکرنے اور





www.ksars.org

روحانی قدروں کے فروغ اور ترویج کیلئے ان کی کاوشیں نا قابل فراموش ہیں۔ایک دنیا ہے جسے آپ نے راہ خدا کا مسافر بنادیا۔وہ سکون کی دولت گھر گھر بانٹنے کا عزم کئے ہوئے ہیں۔ میں یقین سے کہہ سکتا ہوں کہ زیر نظر کتاب تصوف پر لکھی گئی کتابوں میں ایک منفر دومستند کتاب ہے۔

جس خوبصورت اورعام فہم انداز میں تصوف کی تحریف کی گئی ہے اور عالمین اور زمان و مکان کے سربستہ رازوں سے پر دہ ہٹایا گیا ہے یہ صرف عظیمی صاحب ہی کا منفر دانداز اور جداگانہ اسلوب بیان ہے۔ عظیمی صاحب نے موجودہ دور کے شعوری ارتفاء کو سامنے رکھتے ہوئے تصوف کو جدید سائریٹی کی انداز میں بیان کیا ہے۔ مصنف نے کوشش کی ہے کہ عبادات مثلاً نماز، روزہ اور جج کا تصوف سے تعلق، ظاہری اور باطنی علوم میں فرق، ذکر و فکر کی اہمیت، انسانی دماغ کی وسعت اور عالم اعراف کا ادر اک جیسے ہمہ گیر اور پراسر ار موضوعات کو سادہ اسلوب میں اور بڑے دلنشیں پیرائے میں بیان کیا جائے تاکہ قاری کے ذہن پر بار نہ ہو اور اس

میرے لئے بیدامر باعث اطمینان ہے کہ بیہ کتاب بہاءالدین زکر یابو نیورسٹی ملتان کے شعبہ علوم اسلامیہ کے توسط سے شائع ہور ہی میں عظیمی صاحب کی اس کاوش کو سراہتا ہوں کہ انہوں نے طلباء کی ہدایت اور راہنمائی اور علمی تشکی کو بجھانے کے لئے بیہ کتاب تحریر فرمائی۔ میں عظیمی صاحب کو مبار کباد دیتا ہوں اور دعاء کرتا ہوں کہ خدا کرے بیہ کتاب عامتہ النسلمی اور اعلی تعلیم کے مصول کے خواہش مند افر ادسب کے لئے یکسال مفید ثابت ہو، معاشر ہ میں تصوف کا صحیح عکس اجا گر ہواور اللی تعلیمات کو اپنا کر ہم سب دنیا اور آخرت میں سر خروہو سکیں۔ آمین

خطبات ملتان: تاریخ اشاعت: جنوری ۷۰۰ ۲ء

حضرت خواجہ مثمس الدین عظیمی صاحب نے بہاءالدین زکریایونی ورسٹی کے شعبہ علوم اسلامیہ میں فیکلٹی ممبر کی حیثیت سے تصوف اور سیرت طیبہ کے موضوعات پر لیکچرز ڈلیور کئے ہیں۔

ان لیکچر زمیں شعبہ علوم اسلامیہ کے طالبات اور طلباء کے ساتھ ساتھ یو نیورسٹی کے مختلف شعبوں کے ڈین، پروفیسر زاور لیکچرار بھی اپنے طالب علموں کے ساتھ شریک درس ہوتے رہے ہیں۔اس کتاب میں عظیمی صاحب کے لیکچر زاور ان کے بعد سوال وجواب کی نشستوں کو اُنیس عنوانات کے تحت شامل اشاعت کیا گیاہے۔





اسلامیات: تاریخٔ اشاعت: ۷۰۰۲ء

'' حضرت خواجہ سمس الدین عظیمی صاحب نے ایک بزرگ کی حیثیت سے موجودہ اور آنے والی نسلوں کے مذہبی افکار کی تطہیر،
دین اور دنیا میں ہم آ ہنگی و توازن پیدا کرنے کے لئے، اخلاق کو سنوار نے کے لئے، شک اور وسوسوں کی جگہ ان کے اندریقین پیدا
کرنے کے لئے، غیظ و غضب کی جگہ محبت والفت سے مانوس کرنے کے لئے، بڑوں کا احترام کرنے کے لئے پہلی تا آ شویں جماعت
کے لئے درسی کتا ہیں ''اسلامیات'' تحریر فرمائی ہیں۔ آٹھ جلدوں پر مشتمل سے درسی کتب پاکستان کے متعدد اسکولوں کے نصاب
میں شامل ہیں۔'' عظیمی صاحب فرماتے ہیں

بسم الله الرحمن الرحيم

قسم ہے زمانہ کی ،انسان خسارہ اور نقصان میں ہے مگر وہ لوگ اس سے مستثنیٰ ہیں جور سالت اور قر آن کی تعلیمات کو اپنا کر اس پر عمل پیراہو گئے۔القر آن

پیدائش کے بعد انسان کا تعلق تین نظاموں سے ہے۔ پہلا نظام وہ ہے جہال اس نے خالق حقیقی کودیھ کراس کے منشاء کو پوراکر نے کاعہد کیا۔ دوسرا نظام وہ ہے جس کوہم عالم ناسوت، دارالعمل یا متحان گاہ کہتے ہیں اور تیسرا نظام وہ ہے جہال انسان کو امتحان کی کامیانی باناکامی سے باخبر کیاجاتا ہے۔

انسان کی کامیابی کادار و مداراس حقیقت پر ہے کہ وہ جان لے کہ اس نے اللہ کے سامنے عہد کیا ہے کہ اللہ اس کا خالق اور رب ہے۔
علائے باطن کہتے ہیں کہ انسان ستر ہزار پرت کا مجموعہ ہے۔اللہ تعالیٰ کے قانون کے مطابق انسان جب عالم ناسوت میں آتا ہے تواس
کے اوپر ایساپرت غالب آ جاتا ہے جس میں سرکشی، بغاوت، عدم تحفظ ،عدم تغییل ، کفران نعمت ، ناشکری، جلد بازی، شک، بے بقینی
اور وسوسوں کا ججوم ہوتا ہے۔ یہی وہ ارضی زندگی ہے جس کو قرآن پاک نے اسفل السافلدین کہا ہے۔

انبیاء کرام کی تعلیمات یہ ہیں کہ پوری کائنات میں دوطر زیں کام کررہی ہیں۔ایک طرزاللہ کے لئے پسندیدہ ہے اور دوسری طرز اللہ کے لئے ناپسندیدہ ہے۔ ناپسندیدہ طرز جو بندے کواللہ سے دور کرتی ہے اس کانام شیطنت ہے اور پسندیدہ طرز فکر جواللہ سے بندے کو قریب کرتی ہے اس کانام رحمت ہے۔

انسان کاکرداراس کی طرز فکرسے تعمیر ہوتا ہے۔ طرز فکر میں اگر بچے ہے تو آدمی کاکردار بھی پر بچے بن جاتا ہے۔ طرز فکر اللی قانون کے مطابق راست ہے تو بندے کی زندگی میں سادگی اور راست بازی کار فرما ہوتی ہے۔ طرز فکر اگر سطحی ہے تو بندہ سطحی طریقہ پر سوچتا ہے۔ طرز فکر میں گہرائی ہے تو بندہ شے کی حقیقت جاننے کے لئے تفکر کرتا ہے۔





جس قسم کاماحول ہوتا ہے اسی طرز کے نقوش کم وبیش ذہن میں نقش ہوجاتے ہیں۔ جس حد تک یہ نقوش گہرے ہوتے ہیں اسی مناسبت سے انسانی زندگی میں طرز فکر کی تشکیل ہوتی ہے۔ ماحول اگرایسے کر داروں سے بنا ہے جو ذہنی پیچیدگی، بے یقینی، بدریا نتی، مناسبت سے انسانی زندگی میں طرز فکر کی تشکیل ہوتی ہے۔ ماحول اگرایسے کر داروں سے بنا ہے جو ذہنی پیچیدگی، بے یقینی، بدریا نتی، تخریب اور ناپیندیدہ اعمال کا مظاہرہ کرتے ہیں تو فرد کی زندگی ابتلا میں مبتلا ہو جاتی ہے۔ ماحول میں اگر راست بازی اور اعلیٰ اخلاقی قدریں موجود ہیں توایسے ماحول میں پروان چڑھنے والا فردیا کیزہ نفس اور حقیقت آشنا ہوتا ہے۔

جتنے بھی پیغیبر علیہم السلام تشریف لائے سب کی طرز فکریہ تھی کہ ماورائی ہستی کے ساتھ ہمارار شتہ قائم ہے، یہی روحانی طرز فکر ہے، یہی روحانی طرز فکر مسلسل ایک عمل ہے جو ہندہ کے اندرخون کی طرح دور کرتار ہتا ہے۔
طرح دور کرتار ہتا ہے۔

صدیوں پرانی روایات اور جہالت کی گردسے اٹاہواماحول آدمی کے اندرسے فہم کاچشمہ خشک کردیتا ہے۔ہم جب بچوں کو جہالت سے معمور ماحول سے الگ کرکے علمی ماحول میں داخل کرتے ہیں۔۔۔ تو۔۔۔ دراصل جہالت کے خلاف اعلان بغاوت کرتے ہیں۔۔۔ تو۔۔۔ دراصل جہالت کے خلاف اعلان بغاوت کرتے ہیں۔۔۔ ہیں۔۔

طالبات اور طلباء کے لئے پہلی جماعت سے آٹھویں جماعت تک مرتب کی گئی ہر کتاب کو نصاب کی طرز پر پاپنج سے چھ ابواب میں تقسیم کیا گیاہے جن کی ترتیب کچھاس طرح ہے۔

#### باب اول قرآن مجيد

### الف ناظرهب حفظ قرآن معه ترجمه

قرآن پاک اللہ کا کلام ہے اور ان حقائق ومعارف کا بیان ہے جو اللہ تعالی نے بوسیلہ حضرت جبر ئیل علیہ السلام، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب اطہر پر نازل فرمائے۔قرآن مجید کا ہر لفظ انوار و تجلیات کا ذخیرہ ہے۔ ان الفاظ میں نوری تشلات اور معانی کی وسیع دنیا موجود ہے۔ اس باب میں طالبات اور طلباء کو پابند کیا گیاہے کہ آیات قرآنی کو معانی کے ساتھ یاد کیا جائے تا کہ ان پر قرآن پاک کی آیات اپنی پوری جامعیت اور معنویت کے ساتھ روشن ہو جائیں۔

### باب دوئم \_ايمانيات وعبادات

بندے کے اوپر اللہ کا بیہ حق ہے کہ بندے کو اللہ کی ذات اور صفات کی معرفت حاصل ہو۔اس کادل اللہ کی محبت سے سرشار ہو،اس کے اندر عبادت کاذوق اور اللہ کے عرفان کا تجسس کروٹیس لیتا ہو۔ بندے کا اللہ کے ساتھ اس طرح تعلق استوار ہو جائے کہ بندگی





کاذوق اس کی رگ رگ میں رچ بس جائے اور بندہ پورے ہوش وحواس کے ساتھ جان لے کہ اللہ کے ساتھ میر اایبار شتہ ہے جو کسی آن،کسی لمحہ اور کسی وقفہ میں نہ ٹوٹ سکتا ہے ،نہ معطل ہو سکتا ہے اور نہ ختم ہو سکتا ہے۔

عظیمی صاحب نے اس باب میں ایمانیات وعبادات کے حوالے سے بنیادی معلومات تحریر فرمائی ہیں۔

# باب سوئم \_حيات طيبه صلى الله عليه وسلم

اس باب میں کوشش کی گئی ہے کہ جو پچھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے

بے اس پر عمل کریں اور جن چیز ول سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے روکا ہے ان تمام چیز ول سے احتراز کریں۔حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی تاریخ ساز سیرت طیبہ کو حرز جان بنا کر بلاشبہ ہم دنیا میں کامر ان اور آخرت میں اللہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے سرخروہ و سکتے ہیں۔

### باب چہارم۔نورکے مینار

عظیمی صاحب نے اس باب میں انبیاء علیہم السلام اور امہات المومنین کی حیات طبیبہ کے حوالے سے مختصر تذکرے تحریر فرمائے ہیں۔

# باب پنجم۔اللہ کی نشانیاں

مطالعہ کا نئات کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگا یاجا سکتا ہے کہ قرآن میں وضو، نماز، صوم وز کو ۃ، جج، طلاق، قرض وغیرہ پر ڈیڑھ سوآیات ہیں اور تسخیری فار مولوں، مطالعہ کا نئات سے متعلق سات سوچھین آیات ہیں۔ اپنے اسلاف کے ورشہ علم کو فطری قوانین اور سائنسی توجیہات کے مطابق سمجھانے اور قرآن کریم کی ہر ہر قدم پر تفکر کی تحلی دعوت قبول کرانے کے لئے عظیمی صاحب نے اس باب میں کا نئات میں پھیلی ہوئی اللہ تعالیٰ کی نشانیوں کی طرف متوجہ کرکے شاگردوں میں تحقیق و تفکر کے ذوق کو بیدار کرنے کی کوشش فرمائی ہے تاکہ اس تفکر کے متیجہ میں وہ نور علی نور فہم وفر است سے واقف ہو کر میدان عمل میں اتریں اور اس بات سے واقف ہو کرائیں کہ علم بے عمل، جہالت ہے۔





# باب ششم-اخلاقیات

اسلام کسی ایک شعبہ کانام نہیں ہے۔ اسلام ایک کممل ضابطہ حیات ہے، اسلام نظام زندگی کامر کزہے، ایک وحدت ہے، ایک یونٹ ہے، ایک روشن شاہر اہ ہے۔ اسلام ایک ایساور یاہے جس میں سے ہدایت کی شفاف نہریں نکلتی ہیں۔ یہ نہریں زبان اور دل کے یقین کے ساتھ ایمان ہیں۔ مٹی کی سڑاندسے بنے ہوئے اسفل جذبات کو کنڑول کر کے اعلیٰ جذبات میں داخل ہونا اسلام ہے۔ اللّٰہ کی مخلوق کے لئے راحت اور آساکش کے وسائل فراہم کرنا اسلام ہے۔ حضرت خواجہ شمس الدین عظیمی صاحب نے اس باب میں طالبات اور طلباء کو اخلاقیات کے حوالے سے معلومات فراہم کی ہیں۔

# تصانیف و تالیفات کے تراجم

اردوز بان کے علاوہ دیگر زبانوں سے تعلق رکھنے والے علم دوست خواتین و حضرات تک مثبت طرز فکر کی ترسیل کے لئے عظیمی صاحب کی تصانیف و تالیفات کا مختلف زبانوں میں تراجم کا آغاز ۱۹۹۲ء میں کیا گیا۔ جس کے تحت اب تک منظر عام پر آنے والے تراجم کی فہرست درج ذیل ہے۔

انگریزی

ا قلندر شعور ۱۹۹۲ء

۲لوح و قلم ۱۹۹۲ء

۳ پیراسا ئیکولو جی ۱۹۹۴ء

۾ ٿيلي بيتھي سکھئے ١٩٩٣ء

۵ محد ر سول الله جلد اول ۲۰۰۰ء

٧روحانی علاج ٢٠٠١ء

۷ شرح لوح و قلم ۲۰۰۲ء

۸مراقبه ۲۰۰۵ء





ااکلرتھراپی۷۰۰۲ء

عربي

اتجلیات ۱۹۹۵ء

۲روحانی نماز ۱۹۹۸ء

فارسى

اروحانی علاج ۱۹۹۴ء

۲ قلندر شعور ۱۹۹۵ء

ستذكره قلندر بابااولياء١٩٩٩ء

سندهى

اتذكره قلندر بابااولياء • • • ٢ء

۲ محمد ر سول الله جلد اول ۵ ۲ ۲۰ ء

روسي

ا قلندر شعور ۱۲۰۰۲ء

٢ ٿيلي پيتقي سکھئے ١٠٠٧ء

تھائی

ا قلندر شعور ۴ ۰ ۰ ۶ء



المحمد رسول الله جلداول ۴۰۰۴ء

كتابيون كياشاعت

تصنیف و تالیف کے تحت منظر عام پر آنے والی کتب سے روشناس کرانے کے لئے عظیمی صاحب نے سادہ اور سلیس طرز تحریر میں مختلف موضوعات پر ۸۰ کتا بچے تحریر فرمائے ہیں۔

آپ کے تحریر کردہ کتا بچوں کے مجموعے درجے ذیل عنوانات کے تحت کتابی صورت میں بھی دستیاب ہیں

ا اسم اعظم 1990ء

۲ قوس قزح۲۰۰۲ء

٣محبوب بغل مين ٢٠٠٣ء

عظيميه روحانى لائبريريز كاقيام

لوگوں کو جدید وقد یم اور روحانی علوم سیھنے کی طرف راغب کرنے اور ان کے اندر تحقیق و تلاش کا جذبہ بیدار کرنے کے لئے ۱۳ ماکتو بر ۱۹۹۷ء کو کراچی میں پہلی عظیمیہ روحانی لا ئبریری کا قیام عمل میں لایا گیا۔ الحمد اللہ ! عظیمیہ روحانی لا ئبریریز کے قیام سے پریشان حال مخلوق کو اس نفسا نفسی کے عالم میں سکون ملاہے اور ان کے اندر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نسبت سے روحانی قدریں اجا گرہوئی ہیں۔ انفرادی افسوں ختم ہواہے اور اجتماعی شعور پیدا ہواہے۔ ملک اور بیرون ملک عظیمی صاحب کی زیر سرپرستی فدریں اجا گرہوئی ہیں۔ انفرادی افسوں ختم ہواہے اور اجتماعی شعور پیدا ہواہے۔ ملک اور بیرون ملک عظیمی صاحب کی زیر سرپرستی فدریں اجا کہ دو تو کہ میں تحقیق کے لئے کتب کا وسیع فریر وہ موجود ہے۔

آ ڈیوویڈیو کیسٹس

اس شعبہ کے تحت عظیمی صاحب کے مختلف مواقع پر دیئے گئے لیکچر زاور خطابات کے ۱۷۰سے زائد آڈیو، ویڈیو کیسٹس دستیاب ہیں۔



شعبه تعلقات عامه

ستائيسويں شريف كالنگر

اگست ۱۹۸۴ء میں امام سلسلہ عظیمیہ حضور قلندر بابااولیاء کے وصال کی تاریخ کی مناسبت سے ستا کیسویں شریف کے لنگر کا آغاز کیا گیا تھا۔ ہر ماہ کی ستائیس تاریخ کو با قاعد گی سے ستا کیسویں شریف کے لنگر کا اہتمام شعبہ تعلقات عامہ کے لئے باعث اعزاز ہے۔

عرس حضور قلندر بإبااولياءر حمته الله عليه

اس بات میں کوئی شک نہیں ہے کہ حضرت خواجہ شمس الدین عظیمی صاحب حضور قلندر بابااولیاء کی مجموعی فکر کے ہی نہیں بلکہ عمل کے بھی وارث ہیں۔ سلسلہ عظیمیہ میں آپ کی حیثیت خانوادہ کی ہے۔ روحانی اصطلاح میں خانوادہ اسے کہا جاتا ہے جسے امام سلسلہ اپناذ ہن منتقل کر دے۔ خانوادہ امام سلسلہ کاممثل ہوتا ہے۔

روحانی بندے کے اختیارات نیابت اور خلافت کے دائرے میں کام کرتے ہیں۔ نیابت کے علوم کائنات کے انظامی اور تخلیقی فارمولوں کے علوم ہیں۔اس شعبہ کو ''شعبہ کو ''شعبہ کا اس شعبہ کو ''شعبہ کو ''شعبہ کا اس شعبہ کو ''شعبہ کا اس شعبہ کو ' شعبہ کا اس شعبہ کو ' شعبہ کا اس شعبہ کو ' شعبہ کا اس شعبہ کو نہا جاتا ہے۔ عظیمی صاحب نیابت وخلافت کے دونوں شعبوں سے منسلک ہیں۔ آپ نے زندگی کے ہر شعبے میں عملی طور پر اس امر کا اظہار فرمایا ہے کہ کس طرح معاشرتی اور روحانی زندگی کی طرزوں میں توازن قائم رکھا جاسکتا ہے۔ آپ کی طبیعت میں جہاں ایک طرف فقر وسادگی نظر آتی ہے تو دوسری طرف آپ نے رہانیت کاسد باب بھی کیا ہے۔ آپ نے اپنے طرز عمل سے اس اصول کا مظاہر ہ فرمایا ہے کہ اللہ تعالی کو یہ بات پیند ہے کہ اس کی عطاکر دہ نعمت کا اثر اس کے بندے سے عیاں ہو۔

عظیمی صاحب کالباس موسمی تحفظ، سادگی، نفاست، و قار اور معیاری ذوق کا آئینه دار ہوتا ہے۔ کپڑوں کیلئے سفید رنگ مرغوب ہے۔ نفاست کا میر عالم ہے کہ آپ کے روز مرہ کے استعال کے کپڑے اور استعال کی اشیاء تبھی میلی نہیں دیھی گئیں۔ عموماً سرسے چپکی ہوئی ٹوپی اوڑھتے ہیں۔ اٹھی ہوئی باڑ دار ٹوپی اور سلے ہوئے کپڑے کی دبیز ٹوپی بھی مستعمل ہے۔ آپ کے کمرے میں موجود عطر دان میں ہمہ وقت بہترین نوشبویات موجود رہتی ہیں۔ آپ کی چال، و قار اور احساس ذمہ داری کی ترجمان ہے۔ چلتے وقت قدم جماکر اور کھلے کھلے رکھتے ہیں۔

عظیمی صاحب اراکین سلسلہ عظیمیہ کی تعلیم و تربیت کے حوالے سے فرماتے ہیں کہ جہاں تک پیری مریدی کا تعلق ہے میں اس سے الرجک ہوں، میر ارشتہ ایک روحانی استاد کا ہے۔ کوئی صاحب مجھ سے منسلک ہو جاتے ہیں تووہ میر ادوست اور میر اعزیز ہوتا ہے، مرید نہیں۔





جب بچاسکول میں داخل ہوتے ہیں توان کی کیٹا گریز Categories) بن جاتی ہیں۔ پچھ بچ پڑھنے کے شوقین ہوتے ہیں گھیلنے ک ، پچھ بچ پڑھنے کے شوقین نہیں ہوتے۔ پچھ بچے گھیل کو دمیں مشغول رہتے ہیں، پچھ بچ پڑھنے کے وقت پڑھتے ہیں گھیلنے ک وقت گھیلتے ہیں۔ پچھ بچے امتحان میں اعلیٰ نمبر وں سے پاس ہوتے ہیں پچھ بچے پاس ہو جاتے ہیں اور پچھ بچے فیل ہو جاتے ہیں۔ یہ کیٹا گریزاس بات کا ثبوت فراہم کرتی ہیں کہ اسکول میں بچے کا کر دار کیار ہا ہے۔ سلسلہ بھی ایک اسکول ہے جو لوگ کا ہلی اور سستی کی وجہ سے اسباق پورے نہیں کرتے ، نماز روزے کی پابند ی نہیں کرتے ، استاد کی بتائی ہوئی باتوں پر عمل نہیں کرتے ، اپنے استاد سے قلبی رشتہ استوار نہیں کرتے ، ایسے لوگ ترقی نہیں کرتے۔

ثنا گردوں کی طرز فکر میں تبدیلی کے لئے ہم ثنا گردوں سے اس قتم کی باتیں کرتے ہیں جوان کے ماحول میں موجود نہیں ہوتیں یا ماحول میں رہنے والے لوگ اس طرح توجہ نہیں دیتے۔ سالک جب دن رات ایسے مشاہدات سے گزرتا ہے جن کے اوپر غیر روحانی آدمیوں نے پردہ ڈالا ہوا ہے تواس کاذ ہن خود بخوداس غیر مطلق ہتی کی طرف رجوع ہوجاتا ہے جس ہتی نے تغیر و تبدل کی ڈوریاں سنجالی ہیں۔ طرز فکر کا یہی ججوشا گرد کے ذہن میں بویاجاتا ہے ، اس جے کو تناور درخت بنے میں جو چیزر کاوٹ بنتی ہے وہ آدمی کا اپناذاتی ارادہ اور عقل ہے۔ اس لئے کہ اس کا تعلق اس طرز فکر سے ہے جس طرز فکر میں گہرائی اور حقیقت پیندی نہیں ہے۔

جولوگ مرادسے تعلق کو سبھتے ہیں، سلسلے کے متعین کردہ اسباق پورے کرتے ہیں، شب بیداری کرتے ہیں، سیرت طیبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا مطالعہ کرتے ہیں۔ لٹریچر پڑھتے ہیں، نصاب کے مطابق روحانی اقدار میں ترقی ان کے پیش نظر ہوتی ہے، ان کی شخصیت خود بولتی ہے کہ وہ صاحب روحانیت ہیں۔ صاحب روحانیت آدمی کا چہرہ شگفتہ ہوتا ہے، صاحب روحانیت آدمی خوش مزاج ہوتا ہے، صاحب روحانیت آدمی خوش مزاج ہوتا ہے، اس کے اندر عاجزی وانکساری ہوتی ہے، وہ اللہ کی مخلوق کی خدمت کرتا ہے۔ اکر تا نہیں جسکتا ہے اس لئے کہ اکر نے والا بندہ مردہ ہوتا ہے۔

جھکنازندگی کی علامت ہے، جن لوگوں پر جمود طاری ہوتا ہے وہ لوگ نہ دین کے کام کے ہوتے ہیں اور نہ دنیا کے کام کے ہوتے ہیں۔ ہمارے پاس جو شاگرد آتے ہیں ہم ان کے ذوق وشوق کو سامنے رکھتے ہوئے ان کی صلاحیتوں کو اجا گر کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ سلسلہ عظیمیہ میں طالب کواسی روحانی رنگ میں رنگاجاتا ہے جس رنگ میں اس کی افتاد طبع ہے۔

ہم شاگردوں کو باتوں باتوں میں سمجھاتے ہیں،اشاروں میں سمجھاتے ہیں، پڑھاکے سمجھاتے ہیں، کبھی تھوڑاسازورسے بھی بولنے ہیں۔زورسے بولنے کے بعدان کے بات سمجھ میں آ جاتی ہے توان سے پیار بھی کر لیتے ہیں۔ بعض او قات وہ سلام کرتے ہیں توسلام کاجواب دے کر چپ کے بیٹھ جاتے ہیں،ان کی خیریت معلوم نہیں کرتے،وہ سمجھ جاتاہے کوئی گڑ بڑے۔میرے بچے یاسلسلہ کے





شاگردا گراحترامات سے ہٹ کر بے ادبی یا ایسی گستاخی کریں جس سے بزرگوں کے احترام میں فرق واقع ہو، وہ مجھے اچھا نہیں لگتا۔
اس میں، میں ضرور اسے ٹوک بھی دیتا ہوں۔ پچھ دن کے لئے ناراض ہو جاتا ہوں کہ جب تک وہ اس بات کا اعتراف نہ کرلے کہ مجھ سے واقعی بے ادبی ہوگئ میں اس سے دور دور رہتا ہوں۔ جیسے ہی اسے بات کا ادراک ہو جاتا ہے کہ مجھ سے بے ادبی ہوگئ تھی، معذرت بھی کرلیتا ہے تو پھر میں بھول جاتا ہوں۔ اس طرح تربیت کا ایک پورانظام ہے۔ حضور قلندر بابا اولیاء نے جس طرح میری تربیت فرمائی ہے میں بھی اس کی پیروی کرنے کی کوشش کرتا ہوں۔

عرس حضور قلندر بابااولیاء کے سلسلہ میں منعقد کی جانے والی تقریبات صرف امام سلسلہ عظیمیہ سے اپنی عقیدت کا اظہار ہی نہیں بلکہ پوری دنیا سے آئے ہوئے زائرین کے لئے انتظامی امور کے اعتبار سے مشعل راہ بھی ہوتی ہیں۔ زائرین کی مرکزی مراقبہ ہال آمد سے لے کر روانگی تک کے تمام انتظامی امور عظیمی صاحب کی سرپرستی و تگرانی میں پایہ بخکیل تک پہنچتے ہیں۔ تمام انتظامات میں کسی قشم کی کوتاہی کی گئجائش نہیں ہوتی۔ اس امر کا اندازہ اس واقعہ سے لگایا جاسکتا ہے کہ ایک دفعہ عرس کی تقریبات کے حوالے سے کئے گئے انتظامات کے جائزے کے دوران آپ نے دیکھا کہ لنگر کیلئے مخصوص جگہ پر لگائے گئے شامیانوں کی ترتیب درست نہیں۔

آپ نے ایک ذمہ دار فرد کو بلا کر اس سے بازپر س کی اور فرمایا، میں بیہ ہر گزیسند نہیں کرتا کہ جولوگ یہاں آئیں وہ اپنے ذہنوں میں ٹیڑھ پن لے کر جائیں۔اس کے بعد سارے شامیانے تھلوا کر اپنی موجود گی میں ترتیب سے لگوائے۔

عرس کی تمام تقریبات کااہم حصّہ ۲۷ جنوری کی شب عظیمی صاحب کا خصوصی خطاب ہوتا ہے جس میں آپ سالکان کو معاشر کے کاکار آمد اور موثر حصہ بننے کی طرف راغب کرتے ہیں۔ آپ نے ان خطابات میں متوسلین وسالکین کواس بات سے آگاہ کیا ہے کہ ہماراسب سے بڑاد شمن، چھپااور کھلا دشمن شیطان ہے۔ اس کے علم کی کوئی انتہا نہیں ہے۔ بڑے سے بڑاعالم فاضل آدمی اس کے سامنے طفل محتب بھی نہیں ہے، انگو ٹھا چو سا بھے ہے، الابھ کہ آدمی کو علم الاساء کا باطنی علم حاصل ہو جو ساڑھے گیارہ لاکھ آدمیوں میں جزوی طور پرایک آدمی کو فضل ایزدی سے حاصل ہو تاہے۔

ہر آدمی بڑی آسانی سے شیطان کا آلۂ کاربن جاتا ہے لیکن اگر اسے روحانیت کا سبق یاد ہو جائے تووہ شیطانی مزاحمت کا سامنا کرتا ہے۔ بس یہی بات شیطان کے لئے سوہان روح بنی ہوئی ہے وہ ہر اس شخص کے پیچپے لگ جاتا ہے جو خلوص نیت سے روحانی راستہ پر چلنے کی جدوجہد کرتا ہے یا آرز و کرتا ہے۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی حیات طیبہ کی اساس رحمت اور محبت ہے اور اسی بنیاد پر سلسلہ عظیمیہ قائم ہے۔سلسلہ عظیمیہ کی تعلیمات کا نچوڑیہی ہے کہ عظیمی بندہ،اگروہ عظیمی ہے تووہ ایثار کے علاوہ کچھ نہیں ہے اورا گراس کے اندرایثار نہیں ہے تووہ عظیمی





نہیں ہے۔ایثار کی تعریف یہ ہے کہ آپ کسی مخلوق، بھائی، بہن، بیٹے، بیوی اور شوہر سے کوئی توقع قائم نہ کریں، توقع اللہ کے ساتھ قائم کریں۔روحانیت کا منشاء یہ ہے کہ مخلوق، مخلوق کے کام آئے۔ مخلوق، مخلوق سے توقع نہ رکھے۔

مخلوق صرف اپنے رب سے توقع قائم کرے۔ کسی سے توقع رکھنا ایثار کے خلاف عمل ہے۔ اس میں مرشد ، بیوی بچے ، دوست احباب تو قوم اور نوع انسانی کے لئے احباب سجی لوگ شامل ہیں۔ صرف یہ سوچناہے کہ ہم بیٹی ، بیٹا ، بیوی ، شوہر ، مال باپ ، دوست احباب ، قوم اور نوع انسانی کے لئے کیا کر سکتے ہیں ، بلاشبہ یہ مشکل کام ہے لیکن ناممکن نہیں ہے۔ اس طرز عمل میں اذبت ہوتی ہے ، بوجھ پڑتا ہے کندھے منوں ، ٹنوں وزن محسوس کرتے ہیں ، بائیکاٹ کردیتے ہیں لیکن صلہ وستاکش کے بیس ، بائیکاٹ کردیتے ہیں لیکن صلہ وستاکش کے بغیر جب خدمت کرنے کاچر کا پڑجاتا ہے تو یہ عادت انسان کاذاتی وصف بن جاتی ہے۔

اگرآپ کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے در بار میں اپنی شاخت کرانی ہے۔ آپ کو اللہ تعالیٰ کا عرفان حاصل کرناہے تو صرف ایک کام کریں، مخلوق کے لئے ایثار کریں۔اپنے لئے کسی سے پچھ نہ چاہیں اگر آپ نے یہ طریقہ اختیار کرلیاجو حضور قلندر بابااولیاء کاذاتی طریقہ ہے تو آپ کامیاب ہیں اور اگر یہ طریقہ اختیار نہیں کیا گیا تو پھریہ سب میلا ٹھیلا ہے۔

انسان ،جو بھی انسان ہے وہ اگر بیس سال کا ہے تو ظاہر ہے کہ اس کے پیچیے جو دس سال کا بچہ کھڑا ہے وہ بیس سال کا آدمی اس کا بررگ ہے۔ اگروہ چالیس سال کا ہے تواس کے پیچیے جو بیس سال کا نوجوان کھڑا ہے وہ اس کے لئے بچیہ ہے اور اگروہ ساٹھ سال کا ہے تواس کے ساتھ جو بچاس سال کا آدمی کھڑا ہے وہ اس کا بزرگ ہے۔ سلسلہ عظیمیہ کاہر فرد بزرگ ہے، بڑا ہے، اپنی نسل کی کشتی کا ملاح ہے۔

سلسلہ عظیمیہ کے کسی فرد کو یہ سوچنے کا حق نہیں ہے کہ اس نے اپنے لئے پچھ کرناہے۔اس لئے پچھ نہیں کر سکتا ہے کہ وہ بڑا ہے، بزرگ ہے۔

اللہ نے اسے بڑا بنایا ہے اس کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس بزرگ کی طرح سوچ جس بزرگ کے پیر قبر میں لئکے ہوئے ہیں لیکن وہ درخت اس لئے لگارہا ہے کہ اس کی نسل پھل کھائے گی۔ سلسلہ عظیمیہ اس وقت قائم ہوا جب انسانی قدریں ٹوٹ پھوٹ گئ ہیں، بھر ہیں، بکھر گئ ہیں۔ ہمیں بزرگوں کی بنائی ہوئی ان قدروں کو جو سائنسی چکاچوند سے اور سائنسی ترقی سے ٹوٹ پھوٹ گئ ہیں، بھر گئ ہیں، دوبارہ استوار کرنا ہے۔ ہمیں اس بے سکون نوع انسانی کو سکون فراہم کرنا ہے۔ ہمیں اس مادیت پرست دنیا کو اس بات سے آگاہ کرنا ہے کہ مادیت ایک فکشن ہے ،مادیت فنا کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔ آپ کی ذمہ داری ہے کہ جس کو جو پچھ حاصل ہو گیا ہے وہ دوسروں تک پہنچائے۔





www.ksars.org

ایک بات ہمیشہ ذہن نشین رکھیں کہ سلسلہ کے ابتدائی لوگوں کی بڑی ذمہ داری ہوتی ہے اس لئے کہ ان سے خاندان بنتا ہے۔اس خاندان کی قدریں قائم ہوتی ہیں۔ آپ سب لوگ سلسلہ کے ابتدائی لوگ ہیں، قافلہ چلانے والے لوگ ہیں، آپ کی نسبت بہت قوی ہے

سيدنا حضور عليه الصلواة والسلام

حضور قلندر بإبااولياء

خواجه شمس الدبن عظيمي

یادر کھیں کہ اصلاح معاشرہ سے پہلے شخص تعمیر ضروری ہے۔ آپ کے لئے جواساق تبجویز کئے گئے ہیں، کتاب تذکرہ قلندر بابااولیاء میں جو قواعد وضوابط اور اغراض ومقاصد کھے گئے ہیں وہ آپ کے مشعل راہ ہیں۔

سسٹم میں داخل ہونے کے لئے ضروری ہے کہ جو چیزیں سسٹم میں عائد ہیں وہ آپ نے کرنی ہی ہیں۔عظیمی بہن اور بھائی کی بی شاخت ہونی چاہئے کہ اگروہ دس ہزار آ دمیوں میں ایک ہے تولوگ اس کے کر دار ،اس کے عمل ،اس کے پرسکون چیرہ اور اس کی پر یقین آ تکھوں سے پیچان لیں کہ یہ بندہ'' عظیمی'' ہے۔

مر شد کی طرز فکر کے حصول کے لئے۔۔۔ یقین عفو و در گزر، عاجزی، انکساری، خود کی نفی، درست ہوش و حواس کے ساتھ مر شد کے احکامات پر غور و تفکر ضروری ہے۔اس طرح غور و تفکر کہ اپنی ذات کسی بھی طرح سامنے نہ آئے۔

ا پنی ذمہ داری کو پہچانیں، آپس میں بیار و محبت کریں، غلط فہمیاں اگر پیدا ہوں تو دور کرلیں۔ بغض و عناد سینوں میں نہ رکھیں، ایک کو دوسرے سے شکایت ہے تو مل بیٹھ جائیں، صفائی ہو جائے گی۔ اگر کسی کو اپنی غلطی کا احساس ہو جائے تواس غلطی کو اپنے لئے اناکا مسئلہ نہ بنائے، معافی مانگ لے۔

ا پناندر سمندر کی صفات پیدا کریں۔ سلسلہ عظیمیہ کامثن چلانے والے تمام کار کنان، تمام اراکین کویہ نہیں سوچنا کہ ہم اچھے ہیں ۔اگر ہم اچھے ہوگئے تو بھی سمندر نہیں بنیں گے۔جب ہم اچھے ہیں تو ہمارے اوپر ذراسی چھیٹ بھی پڑے گی تو ہم کہیں گے کہ یہ کیا ہوا، لاحول ولا قوق، چھیٹٹ پڑگئی۔جب آپ کو سمندر بنناہے تو دنیا آپ کو کچھ بھی کہے اس کو ہنسی خوشی بر داشت کرناہے اور اگر





آپ برداشت نہیں کریں گے توسمندر کی اسٹ میں سے آپ کا نام کٹ جائے گا پھر آپ سمندر نہیں رہیں گے،ایک گندی نالی اور گندی نالی کا کیڑا بن جائیں گے۔ سمندر کا کام ہی ہی ہے کہ وہ دنیا بھر کی کثافتیں اپنے اندر سمیٹ لیتا ہے اور نہ صرف ہے کہ کثافتیں سمیٹ لیتا ہے، مزید کثافتیں جمع کرنے کے لئے وسائل فراہم کرتا ہے۔

خصوصاًوہ خواتین و حضرات جو مراقبہ ہال کے نگراں ہیں یا جنہیں سلسلہ کی ذمہ داریاں سونپی گئی ہیں وہ اپنے شہر وں میں اس بات کی کوشش کریں کہ ٹیم کے ساتھ کام ہو۔ تکبر، حب جاہ، حسداور شک سے مکمل اجتناب کریں۔ان چاروں میں سے کسی ایک کی بھی موجود گی میں ٹیم ورک قطعاًنا ممکن ہے۔

سلسلہ عظیمیہ دراصل ایک قافلہ ہے، قافلہ میں چندلوگ نہیں ہوتے۔ قافلہ کا مطلب ہے کہ اس میں ہر طرز فکر کا آدمی ہو۔ زندگ میں کام آنے والے جتنے بھی شعبے ہیں، ہر شعبہ سے متعلق لوگ قافلے میں شریک ہوتے ہیں۔ سالار قافلہ کی یہ ذمہ داری ہے گو کہ وہ سب سے آگے ہوتا ہے لیکن اسے اپنے آگے ہی نہیں دیکھنا، پیچے زیادہ دیکھنا ہے۔ اگر قافلہ میں سے لوگ نکلنا شروع ہوگئے اور سالار قافلہ نے اس طرف توجہ نہیں کی تونہیں کہا جاسکتا کہ جب قافلہ منزل پر پہنچ توسو آدمیوں میں سے دو آدمی بھی رہیں گے سالار قافلہ نے اس طرف توجہ نہیں کی تونہیں کہا جاسکتا کہ جب قافلہ منزل پر پہنچ توسو آدمیوں میں سے دو آدمی بھی رہیں گ

ہر نگراں کودوچار آدمی ضرور تیار کرنے ہیں۔اگراس طرح نہیں کیا گیا توسلسلہ آگے نہیں بڑھے گا۔ آم کے درخت سے آم کھائے جاتے ہیں اگر آم کی مخطی کو زمین میں نہ دبایا جائے تو دنیا سے آم ختم ہو جائے گا۔ جیسے ہی کسی ایک نوع کا بڑجس کو ہم نطفہ بھی کہہ سکتے ہیں اگر آم کی مخطی کو زمین میں نہ دبایا جائے تو دنیا سے توڑدیتی ہے اور بڑج زمین کے ذرات میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ بڑج کا فناہونا، بڑج کا مناہ و جاتا ہے۔ بڑج کا فناہونا، بڑج کی این حیثیت کا ختم ہو جاناہی در اصل زمین کے اوپر در ختوں، یودوں، بھلوں اور پھولوں کا مظاہرہ ہے۔

یہ بات شعور کی ہے۔ کس شعور کی ،اس شعور کی جو دو کھر ب خلیوں میں سے دوسو خلیوں پر قائم ہے۔ مسلہ یہ ہے کہ ایک کھر ب ننانوے کروڑ ، ننانوے لا کھ ننانوے ہزار آٹھ سوخلئے کہاں گئے۔

ہم ان سے واقف کیوں نہیں ہیں جب کہ وہ ہمارے اندر موجود ہیں ہم اتنے بڑی تعداد کواس لئے بھولے ہوئے ہیں کہ ہم دوسو صلاحیتوں کے گرداب میں قید ہو چکے ہیں اور قیدسے آزادی نہیں چاہتے۔

قانون میر ہے کہ جو چیز خود کو فنائیت میں منتقل کر دیتی ہے وہ چیز پھیلتی ہے ، بڑھتی ہے۔ برگد کا در خت آپ کے سامنے ہے۔ مشہور ہے کہ برگدکے در خت کے پنچے بارا تیں تھہرتی ہیں ، تھکے ماندے مسافر بارش اور دھوپ میں برگد کا سامیہ تلاش کرتے ہیں۔

آپ کیا سمجھے۔ میں کیا عرض کررہاہوں.....





آپ کیا سمجھے کہ میں آپ کی توجہ کس طرف مبذول کرناچاہتا ہوں۔ آپ کیا سمجھے کہ میں آپ کو کن گہرائیوں سے آشا کرناچاہتا ہوں۔ آپ کیا سمجھے کہ .....

میں ‹‹علم لدنی 'کا کون سا قاعد ہ پڑھار ہاہوں....

بر گد کا پنج خشخاش کے دانے سے جھوٹا ہوتا ہے۔ لیکن جب زمین کے اندر جاکر اپنے مادی جسم (شعوری نظام) کو فنائیت میں تبدیل کر دیتا ہے تو قدرت اس ایثار کو پیند کرتی ہے اور بر گد کا پنج جو خشخاش سے جھوٹا ہوتا ہے بہت بڑادر خت بن جاتا ہے۔

اسی طرح جب کوئی انسان اپنے مادی وجود (شعوری نظام) کوروحانی نظام میں فنا کردیتا ہے تووہ حضور قلندر بابااولیاءرحمتہ الله علیہ کے ارشاد کے مطابق ''شجر سابیہ دار''بن جاتا ہے۔ سلسلہ عظیمیہ کے ارا کین کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس دنیا کو چپوڑنے سے پہلے خود کوزمین کے اندرد فن کرکے ،اپنے آپ کو نیست و نابود کردیں تاکہ ان کی جگہ ایک دو تین چارافراد موجود ہوں۔

ہمارے اسلاف کا بیہ معمول رہاہے کہ انہوں نے اپنے سے جھوٹے کو ہر اعتبار سے زیادہ سے زیادہ اونچااٹھانے کی کوشش کی ہے اور اپنے دوستوں کے لئے وہی کچھ پسند کیا ہے جو اپنے لئے پسند کیا ہے۔روحانیت میں تین بنیادی اجزاء کام کرتے ہیں ا۔ادب۲۔ تعمیل ۱۰ یقین

کسی انسان میں اگریہ تینوں اجزاء موجود نہ ہوں تواس بندے میں روحانیت کا پیٹر ن متحرک نہیں ہوتا۔ میں نے کبھی کوئی بات چھپا کر نہیں رکھی۔جو چیز میرے پاس نہیں ہے میں نے کبھی کسی سے نہیں کہا کہ میرے پاس ہے لیکن جو نعمتیں اللہ تعالی نے مجھے عطا فرمادی ہیں میں نے ان کااظہار اس لئے کیا ہے کہ میری روحانی اولادیہ نہ سمجھے کہ ہم ایک مفلس باپ کی اولاد ہیں۔

میرے بچو! آپ لوگ سلسلہ میں آئے ہیں تو یہ آپ کے اوپراللہ کا انعام ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی رحمت ہے اور حضور قلندر بابا اولیاء کا فیض ہے۔ سلسلہ عظیمیہ میں علوم کے خزانے بھرے پڑے ہیں آپ بھوکے ننگے نہیں ہیں۔ آپ کے اوپر فرض ہے کہ اللہ کے انعام یافتہ اپنے باپ سے روحانی علوم حاصل کریں۔ باپ پر موت بھی آتی ہے، وہ انتظار میں ایک ایک لمحہ شار کر رہی ہے۔ باپ مرجائے گا، خزانے اس کے ساتھ چلے جائیں گے۔ باپ کی قدر و منزلت نہ کرنے والی اولاد، بھاری بن جاتی ہے ، اللہ تعالیٰ آپ سب کی حفاظت کرے۔





میری نسبت سے آپ فقیر ہیں۔ فقیر کامطلب ہی ہیہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور انبیاء کرام کی طرز فکر کے مطابق زندگی گزاری جائے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرز فکر اور انبیاء کی طرز فکر کابنیادی پہلویہ ہے کہ وہ ہمیشہ اللہ کے توسط سے سوچتے ہیں، ذاتی حیثیت میں وہ کچھ بھی نہیں سوچتے۔

ارا کین سلسلہ عظیمیہ سے عہد لیتے ہوئے عظیمی صاحب فرماتے ہیں کہ یقین سے اس بات کا عہد کریں کہ آپ نے اللہ کی سنت کی پیروی کرنا ہے۔ حضور قلندر بابااولیاء کی بتائی ہوئی تعلیمات پر عمل پیراہو کرا ہے اللہ کی منت کی نتائی ہوئی تعلیمات پر عمل پیراہو کرا پنے اندر چھپی حقیقت سے واقف ہونا ہے۔ حضور قلندر بابااولیاء کی نسبت سے رحمت للعالمین سید ناعلیہ الصلواۃ والسلام کا قلبی اور باطنی تعارف حاصل کرنا ہے اور سکون کی تلاش میں بھٹک کر غم و آلام اور مصیبتوں پریشانیوں کا شکار، نوع انسانی کو بے تقینی اور شک اور وسواس کے عمیق گر مھوں سے نکال کر سکون قلب سے ،راحت سے ،آرام سے ،خوشی سے ہمکنار کرنا ہے۔

# ملكى اوربين الاقوامي سطح پر مختلف تعليمي وساجي اداروں ميں ليکچر زاور خطابات

د نیاکا ہزاروں سال سے رواج رہا ہے کہ روحانی علوم عملی ہی تھے۔خالص علمی نہیں تھے۔ یہ بات مسلمہ ہے کہ اگر کسی چیز کی تھےوری معلوم ہو جائے تواس پر عمل آسان ہو جاتا ہے۔ عظیمی صاحب کا یہ اعجاز ہے کہ آپ نے سید نا حضور علیہ الصلواۃ والسلام کی اجازت اور منشاء کے مطابق روحانی علوم کو تھیوری میں تبدیل کیا ہے۔ عظیمی صاحب کا شاران نابعہ روزگار شخصیات میں ہوتا ہے جن کی ذات اور فکر نے کئی بیدار ذہنوں کو اپنی طرف متوجہ کیا ہے۔ ایسی شخصیات کا کمال بیہ ہے کہ ہر دور میں ان کی فکر کی تفہیم کی ذات اور فکر نے کئی بیدار ذہنوں کو اپنی طرف متوجہ کیا ہے۔ ایسی شخصیات کا کمال بیہ ہے کہ ہر دور میں ان کی فکر کی تفہیم کینے نئے سے نئے پیانے استعال کئے جاتے ہیں۔ ملک اور بیر ون ملک مختلف شعبہ ہائے زندگی سے تعلق رکھنے والے ادارے آپ کے علوم سے استفادہ حاصل کرنے کیلئے شعبہ تعلقات عامہ کے توسط سے آپ کو کیکچرز کی ادائیگی کیلئے مدعو کرتے ہیں۔

عظیمی صاحب کی طبیعت میں موجود انکسار، تواضع اور حس مزاح کی وجہ سے آپ کے لیکچر ز ذہانت، بذلہ سنجی، قدرتی سادگی اور بے تکلفی کا امتزاج ہیں۔ آپ کے لیکچر ز کی ایک خصوصیت سے ہے کہ آپ شرکاء کی فکر کی سطح کو سمجھ کر اسی لہجے میں تمام نکات بیان فرماتے ہیں۔ آپ اس علمی غرور و تمکنت سے کو سوں دور ہیں جو اکثر دانشوروں کا وطیرہ ہوتی ہے۔ جن کی علمیت کے خوف کی وجہ سے لوگوں کے لب بھی جنبش نہیں کر سکتے۔ آپ کی شخصیت اس خول سے عاری ہے۔ اسی وجہ سے اس طرح کی علمی نشستوں میں شریک کوئی بھی عام ذہنی سطح کا شخص آپ سے سوال کر سکتا ہے۔

ایکچر زاور خطابات کے ذریعے آپ نے روحانیت کے بنیادی تصورات اور مزاج کو ناصر ف پروان چڑھایا ہے بلکہ ان میں اپنے جذبے اور ذاتی تجربے کااضافہ بھی کیا ہے۔ آپ کے علم سے استفادہ کرنے والے ملکی اور بین الاقوامی اداروں کی فہرست درج ذیل ہے۔





ا\_گلاسگویونیورسٹی برطانیہ

۲- کراچی یونیورسٹی کراچی۔ پاکستان

سرزر عی یونیورسٹی فیصل آباد۔ پاکستان

، سم\_ پنجاب یونیورسٹی لا ہور۔ پاکستان

۵\_اسلاميه يونيورسٹي بهاولپور\_پاکستان

۲\_ بہاءالدین زکر یا یونیورسٹی ملتان \_ پاکستان

۷- يونيورسٹي آف بلوچستان کوئٹه۔ پاکستان

٨ ـ سر دار بهادر خان یو نیور سٹی برائے خوا تین کو ئیے۔ پاکستان

٩- گور نمنٹ ڈ گری کالج میر پور آزاد کشمیر۔ پاکستان

٠١- كنگ ايد ور دُميدُ يكل كالح لا مور - پاكستان

اا۔نشر میڈیکل کالج ملتان۔ پاکستان

١٢- آرتھر فنڈلے کالج آف سائیکیک اسٹڈیز برطانیہ

0 دنیا کی تمام اسپر بچول چرچیزاسی کالج کے ماتحت ہیں۔

۱۳ ریلوے اکاؤنٹس اکیڈمی کوئٹے۔ پاکستان

۱۴ انسٹیٹوٹ آف ایتھکس اینڈ کلچر کراچی۔ پاکستان

۵ا۔انسٹیٹوٹ آف سیف اوویرنس برطانیہ

١٦۔ اسپریچول ایسوسی ایشن آف گریٹ برٹن برطانیہ

ا فاطمه میموریل میبتال لامور پاکستان



۱۸ ونگ میموریل هپتال میسی چیوٹس۔امریکہ

19\_ پاکستان سوسائی آف فیملی فنریشن لامور با کستان

٠٠- پاکستان میڈیکل ایسوسی ایش ملتان - پاکستان

٢١ ـ فاؤنثين ہاؤس لا ہور \_ پاکستان

Oایشیاء کا واحداد ارہ ہے جہاں Shizophernia کے

مریضوں کی فلاح وبہبود کا کام کیاجاتاہے

۲۲ ـ بارايسوسي ايشن چينوٹ ـ پاکستان

۲۷- بار کونسل بهمبر آزاد کشمیر - پاکستان

۲۴\_ بار کونسل لا هور \_ پاکستان

۲۵\_سالٹ کوسٹ ٹاؤن ہال اسکاٹ لینڈ

۲۷\_ گلاسگوڻاؤن ہال برطانيه

۲۷۔ایڈن برگٹاؤن ہال برطانیہ

۲۸ ـ وانتهم فارسٹ ٹاؤن ہال برطانیہ

۲۹\_کامر دایئر بیس کامر د\_ پاکستان

• سو\_آر ٹلری ہیڈ کواٹر میس، پاکستان آر می کوہاٹ۔ پاکستان

بين الا قوامي روحاني كا نفرنسز

پاکستان اور بیرون پاکستان اب تک حضرت خواجہ سمس الدین عظیمی صاحب کی زیر صدارت چھ بین الا قوامی روحانی کا نفرنسز کا انعقاد کیاجاچکاہے جن کی فہرست درج ذیل ہے۔





تذكره خواجه تثمس الدين عظيمي

كراچى-پاكستان

۲

اا، جنوري ١٩٩١ء

لاہور۔پاکستان

٣

۲،اگست ۱۹۹۲ء

سالفور ڈ۔ برطانیہ

۴

۱۹، جنوري ۱۹۹۵ء

ابوظهبی\_متحده عربامارات

۲۵، جنوری ۱۹۹۵ء

حيدرآ باد\_ پاکستان

4

۷، مارچ ۴۰۰۲ء

لامور ـ پاکستان



حضرت خواجہ مثمس الدین عظیمی صاحب کی تحریرات کے مطالع سے قاری کے ذہن میں فکر وشعور کی کرنیں پھوٹیتی ہیں۔ آپ کی تحریرات صرف ایک قوم، گروہ، یانسل کے لئے نہیں بلکہ تمام نسل انسانی کا مشترک سرمایہ ہیں۔

آپ کی تصنیف و تالیف کردہ کتب کے تعارف کو ہر مکتبۂ فکر تک موثر انداز میں پہنچانے کے لئے تقریب رونمائی برائے کتب کا آغاز کیا جس میں ناصرف کتاب کا تفصیلی تعارف پیش کیا جاتا ہے بلکہ مختلف شعبہ ہائے زندگی سے تعلق رکھنے والی معزز و مستند شخصیات کو کتاب پر تبصر سے کی دعوت دی جاتی ہے۔ مکنی اور بین الا قوامی سطح پر منعقد کی جانے والی تقریبات کی فہرست درج ذیل شخصیات کو کتاب پر تبصر سے کی دعوت دی جاتی ہے۔ مکنی اور بین الا قوامی سطے پر منعقد کی جانے والی تقریبات کی فہرست درج ذیل ہے۔

1

تجلیات۔عربی ایڈیشن

جنوري۱۹۹۵ء

ابو ظهبی\_متحد ہعربامارات





مراقبه

اپریل ۱۹۹۵ء

لامور\_پاکستان

٣

محدر سول الله جلداول

اكتوبر١٩٩٨ء

لامور\_پاکستان

~

محمد رسول الله جلداول

ستمبر 1999ء

سو ئیڈن

۵

محمدر سول الله جلداول

ستمبر ١٩٩٩ء

د<sup>ن</sup>نمارک

4



محدر سول الله جلد دوم

اكتوبر 1999ء

اسلام آباد۔ پاکستان

۷

ہارے نکے

£ \* \* \* \*

لامور ـ پاکستان

٨

محمدر سول الله جلد سوئم

مارچ۲۰۰۲ء

ملتان\_ پاکستان

مشاعرے

حضرت خواجہ سمس الدین عظیمی صاحب عالمگیر شہرت کے حامل ایک ممتاز روحانی اسکالر ہی نہیں بلکہ ایک کہنہ مشق مصنف، مؤلف اور دانشور بھی ہیں۔ آپ شعر وادب کا علیٰ ذوق رکھتے ہیں۔ آپ ہر اس ادیب کی تحریر جس میں اصلاح احوال کی بات ہو، پیغام ہوزندہ رہنے اور مایوسی سے بچنے کا، ستاکش کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔

شاعری میں عارفانہ کلام پیندہے۔حضرت عظیمی صاحب نے روحانی ڈائجسٹ میں جنوری، ۱۹۸۳ء سے رباعیات قلندر بابااولیاء کی تشریحات کاسلسلہ شروع فرمایا۔ان تشریحات میں سے چند درج ذیل ہیں۔

ہر ذرہ ہے ایک خاص نمو کا پابند

سبزه هو، صنوبر هو که هوسر وبلند





# vww.ksars.org

#### انسان کی مٹی کے ہر ایک ذرہ سے

### جب ملتاہے موقع تونکلتے ہیں پرند

تشر تے یہ سبزہ زار، ہری ہری گھاس، صنوبر کادر خت ہو کہ سروبلند۔ سب کی پیدائش، سب کی نمومٹی سے قائم ہے۔ اے انسان! کبھی تونے سوچا ہے کہ مٹی کے کون سے ذرات ہیں جن سے یہ سروو سمن، کوہ و دمن، چرند و پرند پیدا ہو ہو کر نشو و نما پار ہے ہیں۔ انسان کو جب مٹی میں دفن کیا جاتا ہے تو مٹی کے ذرات میں تبدیل ہو جاتا ہے اور احسن تقویم کے ذرات سے کبھی درخت اگ آتے ہیں، کبھی یہ ذرات ہری بھری گھاس میں ظاہر ہو جاتے ہیں اور کبھی ان ذرات کے بچاہونے سے پرند تشکیل پاتے ہیں اور اس جیتی جاگئی دنیا میں اڑان شروع کر دیتے ہیں۔ یہ کسی حرمال نصیبی ہے کہ انسان کی مٹی کے ذرات سے تشکیل پانے والے پرندے تو فضاؤں میں اڑتے ہیں اور انسان کے بہی سے انہیں دیکھتاہے اور دو گز بھی زمین سے اوپر نہیں اڑ سکتا۔

کیاعلم کہ کب جہاں سے ہم اٹھتے ہیں پیراپنے مگر سوئے عدم اٹھتے ہیں ممکن نہیں عمر کو پلٹ کر دیکھے انسان کے آگے ہی قدم اٹھتے ہیں

تشریک "ازل تاابد" ایک لفظ ہے اس لفظ میں اللہ کے اسرار پنہاں ہیں۔انسان ازل میں تخلیق ہوااور پھر یہ تخلیق ایک معین پروسیس کے تحت خود کو نمایاں کرتی ہوئی زمین پر آموجود ہوئی۔زمین پر موجود ہونااس بات کا ثبوت ہے کہ تخلیق ایساعمل ہے جو ہر آن اور ہر لمحہ تغیر پذیر ہے۔ بچے جس روز پیدا ہوتا ہے اسی دن سے عدم کے سفر کی شروعات ہوجاتی ہیں۔ بچین عدم میں چلاجاتا ہے، پھر جوانی عدم کی زینت بن جاتی ہے اور بالآخر بڑھا پاز مین کو داغ مفارقت دے کر رخصت ہوجاتا ہے۔ جس طرح زمین پر ہر لمحہ ہر آن،انسان سفر میں ہے کیا بعید ہے کہ مقام ازل سے زمین تک آنے میں بھی انسان سفر میں ہو۔

حضور قلندر بابااولیاء فرماتے ہیں ہر قدم عدم کی طرف اٹھ رہاہے۔ بندہ بشر میں اتنی ہمت ہی نہیں ہے کہ زندگی کے ماہ و سال کو پلٹ کردیکھے۔اےانسان! آگے بڑھتا چلاجا، پیچھے نہ دیکھ۔قدرت اگریہ چاہتی کہ انسان پیچھے بھی دیکھے تو گردن میں بھی ایک آٹکھ لگادیتی۔ماضی جو گزرگیاہاتھ نہیں آتا، مستقبل جو آنے والاہے وہی ہماری زندگی ہے۔





www.ksars.org

اك لفظ تقااك لفظ سے افسانہ ہوا

اک شہر تھا،اک شہر سے ویرانہ ہوا

گردوں نے ہزار عکس ڈالے ہیں عظیم

میں خاک ہوا،خاک سے بیانہ ہوا

تشریخ الله تعالی کی عظمت کا اندازه کون کر سکتا ہے،ایک لفظ میں ساری کا ئنات کو سمودیا ہے۔اس لفظ میں اربوں کھربوں بلکہ ان گنت عالم بند ہیں۔

یہ لفظ جب عکس ریز ہو جاتا ہے تو کہیں عالم ملکوت و جبروت آباد ہو جاتے ہیں اور کہیں کہکشانی نظام اور سیارے مظہر بن جاتے ہیں۔ کتنا برجستہ راز ہے کہ بیہ لفظ ہر آن اور ہر لمحہ نئی صورت میں جلوہ فکن ہور ہاہے۔اس ایک ہی لفظ کی ضیاء پاشیوں کو کبھی ہم بقاء کہتے ہیں اور کبھی فٹاکانام دے دیتے ہیں۔

اے عظیم!اس کی عظمت کی کوئیانتہا نہیں کہ اس نے ''کن'' کہہ کرایک ذرہ بے مقدار پراشنے عکس ڈال دیئے ہیں کہ میں پیانہ بن گیا ہوں۔ایسا پیانہ ، جس کے ذریعہ دوسرے ذرات (مخلوق) وہ نشہ اور شیفتگی حاصل کر سکتے ہیں جس سے پیانہ خود سر شار اور وحدت کی شراب میں مست وبے خود ہے۔

اچھی ہے بری ہے دہر فریاد نہ کر جو گھے کہ گزر گیاہے اسے یاد نہ کر دوچار نفس عمر ملی ہے تجھ کو دوچار نفس عمر کو ہرباد نہ کر

تشر تے و نیاوی زندگی ایک مخضر عرصہ قیام ہے جس کے دوران انسان کو دوطر فہ جدوجہد کرنی ہے۔ایک طرف تواسے د نیاوی معاش کے لئے ہاتھ پیر ہلانے ہیں، دوسری طرف عمل ہی کے ذریعے اللہ تعالی سے اپنی ربط کی تجدید کرنی ہے۔ عملاً اس بات کا یقین ماصل کرنا ہے کہ سب کچھ اللہ کی طرف سے ہے۔اس کے علاوہ ہر حال میں شکر گزار بندہ بننے کی عادت ڈالنی ہے جب کہ د نیاوی عوامل ہر طرح سے اس کا ذہن اس طرف سے ہٹانے میں گے ہوئے ہیں۔اس صورت حال میں اگروہ چوک گیا اور ماضی کی





www.ksars.org

حسر توں کے نوجے میں مصروف ہو گیااور تمناؤں کی بھول تھلیوں میں کھو کررہ گیا تو مارا جائے گااور اس کی چار نفس زندگی رائیگاں چلی جائے گی۔

کل روزازل یہی تھی میری تقذیر

ممکن ہو توپڑھ آج جبیں کی تحریر

معذور سمجھ واعظ نادال مجھ کو

ہیں بادہ وہ جام سب مشات کی لکیر

تشریح حضور قلندر بابااولیاء کی رباعیات میں دوموضوع خاص طور پر نمایاں ہیں۔اول تخلیق آدم میں مٹی کی معجز نمائی اور دوسرے بادہ وساغر کا تذکرہ۔کہیں کہیں کہ تو یاایک دوسرے کا تمتہ اور لاز می نتیجہ ہیں ۔ بادہ وساغر کا تذکرہ۔کہیں کہیں یہ دونوں موضوع کچھ اس طرح گھل مل جاتے ہیں کہ گویاایک دوسرے کا تمتہ اور لاز می نتیجہ ہیں ۔زیر نظرر باعی میں بادہ وجام کاذکرایک منفر دطر زفکر میں پیش کیا گیاہے۔یہ ایک اچھوتااور نہایت دلنشین انداز بیان ہے۔

حضور قلندر بابااولیاء فرماتے ہیں کہ روزازل جب خالق کا ئنات نے ہر مخلوق کی تقدیر رقم کی اور ساتھ ہی اپنی خالقیت اور ربوبیت کا اقرار لینے کے لئے ان سب کوایک مرکز پر جمع کیا توہر ایک نے اس حقیقت کی گواہی دی۔ ساری مخلوق تو گویا اس اقرار وشہادت کے بعد ذہنی طور پر فارغ ہو گئی کہ روز حساب تودور ہے مگر ''پرد والست'' سے اٹھنے والی بچلی شاعر (حضور قلندر بابااولیاء) کے قلب و نظر کو گرما گئی

چشم ساقی سے نگہ اٹھی کہ اک موج شر اب

خاك دل كاذره ذره جام وميناه و گيا

روزازل اسی مجلی کی عکس اندازی تھی کہ آج تک شاعر مے الست سے سر شار ہے۔اس کا نام مظاہر اتی دنیا میں شغل بادہ و جام ہے ، یہی رند خرابات کی تقدیر ہے اور اسی شراب معرفت کے نورسے شاعر کی جبین حیات روشن ہے۔ فی الحقیقت حضور قلندر بابااولیاء کی حیات مبارک اسی مجلی از ل سے منور و معمور تھی۔

جس کو آپ نے شاعرانہ طرز فکر میں لطیف اور اثرانگیز طریقہ پر پیش کیا ہے۔ مگریہ تمام امور و حقائق ظاہر بیں نگاہوں سے پوشیدہ ہے جن میں واعظ نادال پیش پیش ہے۔اسے کیا خبر کہ بادہ و جام کے خطوط میں مشئیت کی کون سی تحریر پوشیدہ ہے۔ حافظ شیر ازی نے اسی حقیقت کو ''شخ پاک دامن'' کے سامنے معذرت خواہانہ انداز میں پیش کیا ہے۔





#### حافظ نخود بيوشداين خرقهٔ مئے آلود

#### اے شیخ یاک دامن معذور دار مارا

حافظ نے یہ شراب میں ڈوباہوا خرقہ از خود نہیں پہن لیاہے (یہ تومشؤت کااشارہ ہے)اے شیخ پاک دامن مجھے معذور سمجھ۔

مگر حضور قلندر بابااولیاءکے ہاں اس فعل بادہ و جام میں والہانہ انساط ہے۔اس کو مشوّت کااشارہ یقین کرکے ایک شان بے نیازی او ر جذوّہ امتنان بھی ہے۔

حضرت عظیمی صاحب نے رباعیات قلندر بابااولیاء کے مجموعہ رباعیات (تاریخ اشاعت: دسمبر ۱۹۹۵ء) کادیباچہ بھی تحریر فرمایا ہے جسے قار ئین کی پذیرائی حاصل ہوئی ہے۔ شعبہ تعلقات عامہ حضرت عظیمی صاحب کے شعری ذوق کے مد نظر مختلف مواقع پر محفل مشاعرہ کے انعقاد کے لئے یہ شعبہ حتمی تصور کیاجاتا ہے۔

## آدم ڈے

متمدن تہذیبوں کے علاوہ مختلف وحشی قبائل بھی آدم وحوا کی آمد کے قائل ہیں۔ان میں آسٹریلیا کے قبائل پاپینیشیا، نیوساؤتھ ویلز کے بعض قبائل۔

وسطی افریقه میں کینیا کے قبیلے باگنڈا، شال مشرقی افریقه میں مسائی قبیله، جالوؤ قبیله، نیورو قبیله، کیووپیمکس، کولووے، تنزانیه میں زیبا، بیمبا قبائل، پنیڈے قبیله، الوبا، ڈاگون اور اینوس شامل ہیں۔ کئی قدیم اقوام میں بھی یہی تصور پایاجاتا تھا مثلاً پیرو کی قوم انکا، چینی تہذیب، قدیم ایرانی، بابلی اور سومیری قوم وغیرہ۔

حضرت آدم علیہ السلام تمام دنیا کے انسانوں کے باپ ہیں اور پوری انسانیت بحیثیت مجموعی آپس میں بھائی بہن کے رشتے میں منسلک ہے۔ دنیا میں مذہبی، نسلی، لسانی، علاقائی اور نظریاتی برتری پر مبنی متعصبانہ تصادم صرف موجودہ دور کی پیداوار نہیں بلکہ ایساہر دور میں ہوتارہاہے۔

خاتم الانبیاء حضرت محمدر سول الله صلی الله علیه وسلم نے اپنے آخری خطبے میں واضح الفاظ میں فرمایا تھا، اے لوگو! تمہار ارب ایک ہے۔
اور تمہار اجد بھی ایک ہی تھا۔ سب آدم کی اولاد ہیں اور آدم مٹی سے بنائے گئے تھے چنانچہ تم سب کا خمیر ایک ہے اور وہ مٹی ہے۔
کسی عربی کو مجمی پر ، مجمی کو عربی پر ، کالے کو گورے پر اور گورے کو کالے پر کوئی فوقیت نہیں ہے۔ برتری کا معیار صرف تقویٰ ہے
اور آدم کے رشتے سے تم سب آپس میں بھائی بھائی ہو۔





اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم توحید کا پیغام پھیلاتے ہوئے اکثر فرمایا کرتے تھے، میں کوئی نئی بات نہیں کہہ رہابلکہ وہی کہتا ہوں جو میرے بھائی آدم، نوح،ا براہیم، لیقوب، موسیٰ، داؤداور عیسیٰ علیہم السلام کہتے تھے۔۔۔

اس وقت زمین کا دامن طرح طرح کے تشد داور ظلم و ہر بریت سے تار تارہے۔ عالمی سطح پر چالیس ہزارایٹم بم دنیاسے زندگی کا چراغ گل کرنے کو تیار ہیں۔ ہر طرف مذہبی، نسلی، لسانی اور علاقائی تعصب کے الاؤجلتے دکھائی دے رہے ہیں۔

ان حالات کو دیکھتے ہوئے عظیمی صاحب کے ذہن میں انسانیت کو نفر توں سے دور رکھنے کے لئے مختلف مذاہب کے امن پیند علماء اور دانش وروں کوایک ہی حجبت کے نیچے جمع کرنے کا خیال آیاتا کہ عالمگیر سطح پر اخوت و محبت، ذہنی ہم آہنگی اور روابط کو فروغ دیا جاسکے ۔اس مقصد کے حصول کے لئے عظیمیہ فاؤنڈیشن ۔ برطانیہ کی جانب سے مانچسٹر کے ٹاؤن ہال میں ۱۹۹۰ء ساست ۱۹۹۳ء کوایک منفر دیرو گرام ''آدم ڈے'' کے نام سے منعقد کیا گیا جس میں مسلمان، عیسائی، یہود کی، ہندو، سکھ اور دیگر مذاہب واعتقادات کے مانے والوں کو شرکت کی دعوت دی گئی تھی۔

انسانیت دوست جذبے پر مبنی اس پروگرام کی اہمیت کو دیکھتے ہوئے عظیمیہ فاؤنڈیشن۔ برطانیہ ہرسال با قاعد گی سے اس پروگرام کا انعقاد کرر ہی ہے جس میں اب تک عیسائی، بنی اسرائیل، ہندو، بدھسٹ، چائینز، Quakers (یہ عیسائیت کا ایک انقلاب پیند گروہ ہے جسے ستر ہویں صدی عیسوی میں جارج فاکس نے تشکیل دیا تھا۔ اس کے ماننے والے Quakers کہلاتے ہیں) اور بہائی مذہب سے تعلق رکھنے والے مقررین نے دنیا میں امن وسلامتی اور محبت کے فروغ کے لئے اپنا نقطۂ نظر بیان کیا ہے۔ جبکہ معززین شہر سے میئر آف بری، میئر آف راف دارڈ میئر آف سالفورڈ، میئر آف بولٹن، میئر آف وگن، میئر آف ٹریفورڈ، لارڈ میئر آف مانچسٹر اور کونسل جزل آف یاکستان شریک ہوئے۔

۲۰۰۴ء میں عظیمیہ فاؤنڈیشن کو اس پروگرام کے انعقاد پر برطانیہ کے وزیر اعظم ٹونی بلیئر نے ایک خط کے ذریعے اپنی نیک خواہشات کا اظہار کیا۔ برطانیہ کے ولی عہد شہزادہ چار لس نے بھی عظیمیہ فاؤنڈیشن کے نام اپنے ایک خط میں Adam day خواہشات کا اظہار کیا۔

Celebration کے لئے اپنی نیک تمناؤں کا اظہار کیا۔

ہوم آفس کی طرف سے بھی فاؤنڈیشن کو خط کے ذریعے آدم ڈے کے انعقاد پر مبار کباد دی گئی اور درخواست کی گئی کہ آئندہان کو بھی اس پرو گرام کی افادیت کودیکھتے ہوئے اسے مانچسٹر کے Civic بھی اس پرو گرام کی افادیت کودیکھتے ہوئے اسے مانچسٹر کے Civic بھی شامل کر لیا گیا۔

Calander میں شامل کر لیا گیا۔





قارئین کی دلچپی کے لئے یہاں مختلف مکاتب فکر اور عظیمی صاحب کے خطابات میں سے چند اقتباسات پیش خدمت ہیں۔ دین فطرت اسلام کا نقطۂ نظر پیش کرنے کے لئے ڈاکٹرایم جو نیجو نے کہا، اسلام بتاتاہے کہ تمام مخلوق اللہ کا کنبہ ہے۔ جو مذہب ہر مخلوق کو اللہ کا کنبہ ہمجھے وہ بھلا مخلوق کو ناحق نقصان کیسے پہنچا سکتا ہے۔ وہ مذہب توسب کے لئے سراپار حمت ، امن اور سلامتی ہی ثابت ہوگا۔ ہمارا مذہب ہمیں بتاتاہے کہ ہمیں دوسرے انسانوں کی جان ومال اور آبر وکا احترام کرناچاہئے۔ کسی دوسرے کے مذہب اور عقیدے کو مجر وح کرنے کی اسلام اجازت نہیں دیتا۔ اختلافات ضر ورپیدا ہو سکتے ہیں مگر ان میں شدت نہیں ہونی چاہئے بلکہ دوسر ول کو برداشت کرنے کا حوصلہ ہوناچاہئے۔

بنی اسرائیلی نمائندے ہنری گوٹر مین نے کہا، ہم سب رنگ ونسل اور مذاہب مختلف ہونے کے باوجود خداکادیا ہواایک ہی پانی پیتے ہیں، خداکی دی ہوئی ہواسے مشتر کہ طور پر زندہ ہیں، سورج کی روشنی سب کے لئے یکسال ہے۔ آج ہمیں یہ موقع ملاہے کہ ہم اپنے اختلاف کے متعلق بھی سوچ و بچار کریں اور انہیں کم سے کم کرنے کی کوشش کریں۔

کینن مائیک نے عیسائی مذہب کی نمائندگی کرتے ہوئے کہا، عیسائیت ہمیں محبت اور دوستی کی تعلیم دیتی ہے۔ یہ ہمیں سکھاتی ہے کہ خدااور اس کی مخلوق سے محبت کرو۔ یسوع مسے کی پوری زندگی محبت کے پر چار میں ہی گزری۔ یسوع کی تعلیم کا کوئی دوسرانام رکھا حائے تووہ محبت ہوگا۔

ولیری روبک نے بدھ مت کی تعلیمات کو پیش کرتے ہوئے کہا، ہم سب ایک ہی مادے سے تخلیق ہوتے ہیں۔ ہم سب کے غم، خوشی، جذبات، احساسات یکسال ہیں۔ ہم سب انسان اس دنیا میں آتے ہیں، مقررہ وقت تک زندہ رہتے ہیں اور پھر مرجاتے ہیں۔ کیوں نہ ہم ایسا کریں کہ اپنی زندگی کے مختصر وقفے کو محبت، پیار، اتفاق اور بھائی چارے کی تصویر بنادیں اور غم ود کھ سے چھٹکارا حاصل کرلیں۔

ہندود هرم سے تعلق رکھنے والے ڈاکٹر اجیت کمار نے کہا کہ یہ دنیاانسانوں کا خاندان ہے۔ ہمیں ایک دوسرے کے مذاہب اور عقیدوں کی قدر کرنی چاہئے۔ایک دوسرے کو سجھنے کی کوشش کرنی چاہئے تاکہ اس دنیامیں محبت اورامن قائم ہو سکے۔

سلسلہ عظیمیہ کے سربراہ عظیمی صاحب نے اپنے خطاب میں فرمایا، ابھی آپ سب نے کئی مذہبی اور غیر مذہبی لوگوں کی تقریریں ملاحظہ کیں۔ ہر مقرر نے اس بات کو بار بار دہر ایا کہ ہر مذہب امن اور سلامتی کا درس دیتا ہے۔ ہمارے دین اسلام میں سلام کرنے کارواج ہے۔ میں آپ سب لوگوں کو سلام کرتا ہوں.....السلام علیکم!





السلام علیکم ایک دعاہے جس کے معنی میہ ہیں کہ ہم اپنے ملنے والے کو یہ دعادیتے ہیں کہ تم امن وسلامتی کے ساتھ زندہ رہو۔اسلام نے ہر مر داور عورت پر ضروری قرار دیاہے کہ جب وہ کسی سے ملیں تواسے سلامتی کی دعادیں۔ دوسرے فرد کا بھی فرض ہے کہ وہ دعاکرنے والے کوسلام کے ساتھ جواب دے۔وعلیکم السلام کامطلب ہے کہ تم بھی امن وسلامتی کے ساتھ زندہ رہو۔

عظیمی صاحب نے اللہ تعالیٰ کے انعامات کاذکر کرتے ہوئے فرمایا،اللہ نے بیہ ساری کا نئات بنائی، کا نئات میں فرشتے بنائے، جنات بنائے اور انسان بنائے۔انسان کو پیدا کیا، پیدا کرنے سے پہلے اس کے لئے رزق کاانتظام کیا۔

ہم جتنے لوگ یہاں بیٹے ہیں، سب پیداہوئے ہیں اور پھر بڑے ہوئے ہیں۔ ہم سب جانتے ہیں کہ جب ہم ماں کے پیٹ میں آئے تو نومہینے کے لئے اللہ نے رزق فراہم کیا۔ جب ہم پیداہوئے، پیداہونے سے پہلے اللہ نے ہماری روزی کا بندوبست اس طرح کیا کہ ماں کے سینے میں دودھ بھر دیا۔ پیداہونے سے پہلے ہمارے لئے زمین موجود تھی، ہواموجود تھی، آسیجن موجود تھی، پانی موجود تھا ۔ ہم نے پیداہونے کے بعداس دنیا کو چلتے پھرتے اور کام کرتے دیکھا۔ پھر ہم بڑے ہوگئے، تعلیم حاصل کرلی اور اپنی روزی خود کمانی شروع کردی۔ لیکن سوچنا ہے ہے کہ بڑے ہونے سے پہلے ہم نے اپنے لئے خودروزی نہیں کمائی، ہمیں اللہ نے روزی دی۔

ہم سب آدم کی اولاد ہیں۔ آدم کی اولاد میں اچھے لوگ بھی ہیں اور برے بھی ہیں اور آدم کی اولاد ہی میں سے چند مقد س حضرات کو پیغیمری عطاہوئی۔ حضرت نوح، حضرت اسحق، حضرت داؤد، حضرت موسی، حضرت عیسیٰ علیہم السلام اور حضرت محمد رسول اللہ علیہ وسلم سب آدم کی اولاد ہیں۔ آدم کی اولاد میں سے جو ہندے بھی پیغیمری کے مر ہے پر فائز ہوئے ان سب نے ہمیں بتایا ہے کہ ہمار اللہ ایک ہے۔ یہ بھی بتایا کہ آدم کے کسی بیٹے یا بیٹی کا اس زمین پر مستقل قیام ممکن نہیں۔ سب اس دنیا میں مسافر کی طرح رہے ہیں اور اپنی عمر پوری کرکے دوسری دنیا میں بطے جاتے ہیں۔

حضرت موسی ، حضرت عیسی اور حضرت محمد صلی الله علیه وسلم نے یہ بھی بتایا کہ آدم کے مادی جسم کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ مادی جسم اس وقت تک کام کرتا ہے۔ جب تک اس کے اندرر وح موجود ہے۔ سائنسدان بتاتے ہیں کہ اس دنیا کی عمر ساار ب سال ہے۔ اس دنیا کی تین ارب سال طویل تاریخ میں ہمیں کوئی ایک مثال بھی ایسی نہیں ملتی کہ جسم نے روح کے بغیر بھی کوئی حرکت کی ہو۔ آپ سوچیں۔۔ غور و فکر کریں۔۔ کہ مر دہ جسم جس میں جب روح نہیں ہوتی تو آدمی چل پھر نہیں سکتا، کھانا نہیں کھاتا، اس کی شادی نہیں ہوتی و مردہ ان میں ہوتی مردہ آدمی سوتا جاگنا نہیں۔





جب تک روح موجود ہے جسم حرکت کرتا ہے۔جب روح نکل جاتی ہے انسان مر جاتا ہے۔اس کا مطلب میہ ہوا کہ چھار ب انسان جو اس د نیامیں رہتے ہیں میہ اُس وقت تک زندہ ہیں جب تک ان کے اندرر وح موجود ہے۔اب سوال میہ ہے کہ جب روح کے بغیر کوئی انسان زندہ نہیں رہتا، حرکت نہیں کرتا توجسم اصل ہے یاروح اصل ہے۔

دیکھئے! آپ نے اپنے جسم پر قمیض پہنی ہے۔ آپ اس طرح ہاتھ ہلائیں کہ آسٹین میں حرکت نہ ہو۔۔۔ کیاالیا ہو سکتا ہے۔۔۔ ؟الیا نہیں ہو سکتا اس لئے کہ جب آپ باز وہلائیں گے تو آسٹین میں حرکت ہوگی اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ آسٹین ہاتھ کے اوپر ہے۔اگر میں اپنی ویسٹ کوٹ اتار کر اس سے کہوں کہ حرکت کر تواس میں حرکت نہیں ہوگی بالکل اسی طرح روح اور جسم کامعاملہ ہے۔ جب روح نکل جاتی ہے توجسم حرکت نہیں کر تاللذا ہماری اصل جسم نہیں، روح ہے۔

انسان کے اندر تقریباساڑھے گیارہ ہزار حواس کام کرتے ہیں یعنی ہر آدمی کے اندر ساڑھے گیارہ ہزار حسیں یاصلاحتیں کام کرتی ہیں۔اس میں سوچنا، کھانا، بینا،خوشی غم سب شامل ہیں۔ پہلے خیال آتا ہے پھر ہم کام کرتے ہیں،خیال روح سے موصول ہوتا ہے۔ ۔ یہی وجہ ہے کہ جب جسم کے اندر سے روح نکل جاتی ہے تواسے کوئی خیال نہیں آتا۔

ہمارے پاس چار آسانی کتابیں ہیں۔۔۔وید، تورات، انجیل اور قرآن۔ان تمام کتابوں میں ایک ہی پیغام ہے کہ جب تک روح موجودر ہتی ہے آد می زندہ ہے۔

جب روح نکل جاتی ہے وہی آدمی مر جاتا ہے۔ جب کوئی آدمی اپنی روح سے واقف ہو جاتا ہے تواس کے اندر سے خوف، غم اور نفرت وغیرہ سب نکل جاتے ہیں۔ جب کوئی شخص اپنی روح سے واقف ہو جاتا ہے تواس کے اندر محبت کے علاوہ کچھ نہیں رہتا۔ تمام انبیاء کرام علیہم السلام روح کے عالم تھے۔

دنیا میں اس وقت تک امن قائم نہیں ہوگا جب تک انسان اپنی روح سے واقف نہیں ہو جاتا۔ جب آپ کو یہ علم ہو گیا کہ انسانی جسم روح کے علاوہ کچھ نہیں ہے توآپ جسم یا جسمانی تقاضوں کو بنیاد بناکر کسی سے لڑیں گے نہیں، کسی سے نفرت نہیں کریں گے۔ جب آپ کو اس بات کا لیقین ہو جائے گا کہ کوئی اس دنیا میں مستقل نہیں رہتا، اپنا وقت پورا کرنے کے بعد سب کو چلے جانا ہے تو آپ دنیا میں زیادہ Involve دنیا میں زیادہ کا کہ کوئی اس دنیا کو فائیوا سٹار ہوٹل سمجھ کر تھہریں گے جب آپ ایک ہفت کے لئے کسی فائیواسٹار ہوٹل میں جاتے ہیں تو وہاں آپ کو ہر طرح کی سہولت ملتی ہے۔ مگر ہفتے کے بعد آپ خوشی سے ہوٹل چھوڑ دیتے ہیں۔ جب آد می روح سے واقف ہو جاتا ہے تو دنیا کی چیزیں خوش ہو کر استعال کرتا ہے، ان میں دل نہیں لگا تا۔ انہیں زندگی کا مقصد نہیں بنا تا اور خوشی دنیا جو شرحاتا ہے۔





ہمارے تمام اجداد، پیغیبر علیہم السلام، اولیاء کرام اس دنیا میں ایک وقت مقررہ تک رہے اور اس کے بعد دنیا سے رخصت ہو گئے۔

کیا اس کا مطلب یہ نہیں ہوا کہ جو آدمی اس دنیا میں پیدا ہوتا ہے وہ یہاں سے چلاجاتا ہے۔ جو بھی فرداس دنیا میں آیا ہے اسے یہاں

سے جانا ہے۔ جب جانا ہے تو پھر یہاں دل کیوں لگایا جائے۔۔۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ آپ گھرنہ بنائیں، کاروبارنہ کریں۔ جب
آپ کو یہاں سے بہر صورت جانا ہی ہے تو جس دنیا میں آپ کو جانا ہے، اس کی آپ کو خبر ہونی چاہئے۔۔۔

حضرت عیسیٰ، حضرت موسیٰ علیہم السلام اور حضرت محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم نے بتایا ہے کہ جو بھی دنیا میں آتا ہے وہ کچھ عرصہ رہ کر چلا جاتا ہے۔ کوئی اچھاکام کرتا ہے تواُسے دوسری دنیا میں انعام ملتا ہے، برے کام کی سزاملتی ہے۔ دنیامیں نفرت، قتل دشمنی پیرسب برائی ہیں۔سب سے محبت کرنا،سب کو آدم کے رشتے سے اپنابھائی بہن سمجھناا چھی بات ہے، اچھاعمل ہے۔

ہمیں بیہ تو پہتہ چل گیا کہ مادی جسم کی اپنی کوئی حرکت نہیں اس میں زندگی کے تمام تقاضے اور حرکات روح کی وجہ سے ہیں۔۔۔اب سوال بیہ ہے کہ روح کو کیسے جانیں کہ روح کیا ہے۔۔۔؟

روح ایک روشن ہے۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا ''خدانے کہاروشنی توروشنی ہو گئ''۔اس روشنی سے واقف ہونے کے لئے ہمارے پاس مراقبہ کاطریقہ ہے۔جو ہمیں اسلاف سے منتقل ہواہے۔

مراقبہ سکھنے کے بعد آدمی اپنی روح سے واقف ہو جاتا ہے۔جوروح سے واقف ہو جاتا ہے وہ ماضی میں بھی چلا جاتا ہے اور مستقبل سے بھی واقف ہو جاتا ہے کہ جب میں مرنے کے بعد دوسری سے بھی واقف ہو جاتا ہے تو وہ یہ دیکھ لیتا ہے کہ جب میں مرنے کے بعد دوسری دنیا میں جاؤں گا،وہ دنیا کیا ہے؟وہاں کے دن رات کیا ہیں۔ مرنے کے بعد لوگ دوسری دنیا میں کس طرح رہتے ہیں۔

مراقبہ کا بہت برافائدہ یہ ہے کہ آدمی کے اندرسے خوف نکل جانا ہے، صحت اچھی ہو جاتی ہے، اسٹریس سے نجات مل جاتی ہے، دماغ پر سکون ہو جانا ہے۔ سب سے اہم بات یہ ہے کہ ساری دنیا کے لئے انسان کے اندر محبت پیدا ہو جاتی ہے۔ اگر تمام لوگ مراقبہ کے ذریعے اپنی روح کا عرفان حاصل کرلیں تو دنیا میں امن قائم ہو جائے گا۔

میرے بھائیوں اور میری بہنوں!اگر دنیا میں امن چاہتے ہو تو اپنی روح کا عرفان حاصل کرو۔ میرے پیارے دوستو! ہم سب حضرت آدم میکی اولاد ہیں۔

ایک دفعہ پھر سیجھئے کہ جب کوئی آدمی اپنی روح سے واقف ہو جاتا ہے تواس کے ذہن سے یہ بات نکل جاتی ہے کہ میں دوسرے سے بہتر ہوں۔ اس کی طرز فکر میں یہ بات شامل ہو جاتی ہے کہ یہ دنیاعار ضی جگہ ہے۔ عظیمیہ فاؤنڈیشن ایک اسکول آف تھاٹ ہے جو یہ سکھاتا ہے کہ کوئی انسان جب خود خوش رہتا ہے تووہ دوسروں کو بھی خوش رکھ سکتا ہے۔ کوئی آدمی جو دوسروں کوخوش نہیں رکھ





قلندر شعور بتاتا ہے کہ اللہ اپنی مخلوق کی خدمت کررہاہے۔ بارش، درخت، آسیجن، پانی بلامعاوضہ پیدا کر ناخدمت نہیں تواور کیا ہے۔ مال باپ کے دل میں محبت ڈالنا بھی خدمت ہے۔ جولوگ خدمت کو اپنا شعار بنا لیتے ہیں اللہ ان کو اپنادوست بنالیتا ہے۔ گڈ نائٹ، نمسکار، لیلیہ تو، السلام علیم

# ريديو، ٹيلي ويژن سے ابلاغ

عظیمی صاحب نے الٰہی مثن کی تروی کے لئے تمام قدیم وجدید ذرائع ابلاغ کو استعال فرمایا ہے۔ اس سلسلہ میں قومی اور بین الا قوامی سطح کے مختلف نشریاتی اداروں میں آپ کے لیکچرز، سوال وجواب کی نشستیں روحانی علوم کے فروغ میں معاون ثابت ہوئی ہیں۔ قومی اور بین الا قوامی سطح کے ریڈیو اورٹیلی ویژن کے ان چینلز کی فہرست جو عظیمی صاحب کے پروگرام نشر کر چکے ہیں درج ذیل

ٹی وی چینلز ریڈیو چینلز

ا يې ئی وی پ اکتان پاکتان پاکتان

٢ يا كتان FM100 يا كتان ٢ يا كتان ٢ يا كتان

۳ انڈس ویژن یاکتان FM101۳ یاکتان

۴ ویژن آف پاکستان کینیڈا ۴۰ واکس آف امریکه امریکه

۵ چینل ایت برطانیه ۵ ریڈیوابوظهبی عرب امارات

۲ این پی سی ۲ این پیرا کینیرا کینیرا

ے اے۔ آر۔ وائی عرب امارات کریڈ یوڈ نمارک ڈنمارک

٨ آ کَی ٹی وی نیویارک ٨ ریڈ یو بریڈ فورڈ برطانیہ

## ملکی اور بین الا قوامی دورے

سید نا حضور علیہ الصلواۃ والسلام کا مشن ہے کہ تڑتی، سسکتی، بے حال اور در ماندہ مخلوق کو سکون سے آشا کیا جائے، شیطانی گرفت سے اسے نجات دلائی جائے۔ مادیت کے دبیز پر دول سے اسے آزاد کرکے، اس کے اوپر غیب کی دنیا کے در وازے کھول دیئے جائیں اور اسے بید دکھایا جائے کہ اس کا اصل مقام جنت ہے۔ وہ مقام جہال ٹائم اور اسپیس نہیں ہے، جہال آرام و آسائش اور سکون کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔

عظیمی صاحب توحیدی مثن کی تروت کے لئے شب وروز مصروف عمل ہیں۔ آپ فرماتے ہیں، ہم فقیر لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے توحیدی مثن سے مسلمانوں کو آگاہ کرتے ہیں۔

مسلمانوں کواس طرف متوجہ کرتے ہیں کہ ان کے اندراور پوری نوع انسانی کے اندرروحانی صلاحیتیں ابھر کے سامنے آئیں اوروہ الله وحدہ لا شریک سے رابطہ کرنے میں کامیاب ہو جائیں۔

آپ کے ملکی اور بین الا قوامی دورے، اس مقصد کے حصول کی ایک کڑی ہیں۔ ان دوروں کے دوران آپ نے اپنی جسمانی صلاحیتوں کو انتہائی حد تک استعال فرمایا ہے۔ جس کے باعث آپ اکثر او قات بیار بھی ہوجاتے ہیں۔ ایک مرتبہ آپ کو آرام کا مشورہ دیا گیا تو آپ نے فرمایا

جسمانی بیاری کا کچھ نہیں،روح بیار نہیں ہونی چاہیے۔

اسی طرح ایک اور موقع پر آپ نے فرمایا

ا گرمیری زندگی،میری نسل کولگ جائے توسودامہنگانہیں۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کاار شاد گرامی ہے، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ بندہ مجھ سے قرب چاہتا ہے بذریعہ نوافل کے، یہاں تک کہ میں اس کود وست بنالیتا ہوں تو میں اس کے کان ہو جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے اور اس کی آئکھیں جس سے وہ کی تھا ہے اور اس کے ہاتھ جس سے وہ کی تاہے اور اس کی زبان جس سے وہ بولتا ہے اور اس کے پاؤں جس سے وہ چلتا ہے۔ پس وہ میر ہے ہی ذریعہ سے سنتا ہے اور میر ہے ہی ذریعہ سے ہولتا ہے اور میر ہے ہی ذریعہ سے ہولتا ہے اور میر ہے ہی ذریعہ سے کی تاہے اور میر ہے ہی ذریعہ سے ہولتا ہے اور میر ہے ہی ذریعہ سے چلتا ہے لین کار شتہ اللہ کے دیے ہوئے اختیارات سے ان کی گرفت میں آجاتا ہے۔ ان کو تسخیر کا کنات کے جسم و جان کار شتہ اللہ کے دیے ہوئے اختیارات سے ان کی گرفت میں آجاتا ہے۔ ان کو تسخیر کا کنات کے



فار مولے یاد ہوتے ہیں۔ مشس وقمر، آسان وزمین اور ان کے اندر جو کچھ ہے، ان کے تابع ہو جاتا ہے۔ نہ صرف یہ بلکہ ان کو اپنی ذات پر بھی تصرف کا اختیار ہوتا ہے۔

یہ پوری کا نئات میں آزاد ہیں، فرشتوں کے سربراہ ہیں۔اللہ کی بہترین صنعت ہیں اور کا نئات میں اللہ کے نائب ہیں۔ یہ صحیح ہے کہ یہ آزاد ہیں مگر ساتھ ہی یہ نوع انسانی کے معاشر ہے کی رسی میں بندھے ہوئے ہیں۔ ہر دور میں اسی کمزوری نے ایسے لوگوں کی آزاد کی کواد ھورار کھا ہے۔عظیمی صاحب نے بھی اس معاشرتی جکڑ بندیوں کو خندہ پیشانی سے قبول فرمایا ہے اور ہمیشہ عوامی قدروں کا احترام کیا ہے۔ سامالہ گری بخار میں جب فلو کے وائر س خون میں گردش کررہے ہوں، آپ کارکی پچھلی سیٹ پرلیٹ کروقت مقررہ پر لیکچرز کی ادائیگی کے لئے حاضر ہوئے ہیں۔ آپ نے ہمیشہ اس بات کو مد نظر رکھا ہے اور اس کے لئے اللہ تعالی سے دعا بھی فرماتے ہیں کہ

یااللہ! تیری یہ مخلوق اس لئے جمع ہے کہ وہ کچھ سنناچاہتی ہے، کچھ پوچھناچاہتی ہے۔ یااللہ! مجھ سے الیی باتیں کہلوادے جو میرے لئے اور میرے سب بہن بھائیوں کے لئے فائدہ مند ہوں۔ پتانہیں پھر تبھی یہاں دوبارہ آناہویانہ آناہو۔

ملکی اور بین الا قوامی دوروں کے دوران مجموعی طور پر ''۱۷ الاکھ میل''سے زائد مسافت طے کرنے کے لئے عظیمی صاحب نے تمام مکنہ ذرائع نقل وحمل استعال فرمائے ہیں۔ان دوروں کے دوران آپ نے اپنے رفقاء کے آرام کے ساتھ ساتھ ان کی عزت نفس کا مکمل تحفظ فرمایا ہے۔ گذشتہ ۲۹ سالوں میں بحیثیت سرپرست سلسلہ عظیمیہ، حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام کے حکم کی تغمیل اور صدر الصدورامام سلسلہ عظیمیہ حضور قلندر بابااولیار حمتہ اللہ علیہ کی منشاکے مطابق توحیدی مشن کی ترو تے کے لئے

O • کے نائد ملکی اور بین الا قوامی شہر وں کے دورے کئے

O"2سے زائد مراقبہ ہال قائم فرمائے

0 ۱۲ روحانی ور کشایس کاانعقاد ہوا

0 مقتدراخبارات وجرائد میں کالم نویسی کی

0 ماہانہ روحانی ڈائجسٹ کا جراء ہوا

0 تصنیف و تالیفات کی تعداد تقریباً تیس (۴۰) ہے

0 تقاریر کے مجموعوں کی اشاعت





www.ksars.org

٥٠٨ كتابچ منظرعام پرآئے

O • • اسے زائد عظیمیہ روحانی لائبریریز کا قیام عمل میں آیا

٠٥ سے زائد تعلیمی وساجی ادار وں میں لیکچر زاور خطابات ادا کئے

٢٥ بين الا قوامي روحاني كا نفر نسز كالنعقاد هوا

O مکنی اور بین الا قوامی سطح کے مختلف نشریاتی اداروں سے ۲۷سے زائد لیکچرز

اور سوال وجواب كى نشستوں كاابلاغ

0 نصاب کی طرز پر روحانی علوم سکھانے کے لئے کلا سز کا جراء فرمایا

آپ نے اپنے عمل سے متوسلین وسالکین سلسلہ عظیمیہ کے لئے مثال قائم فرمائی ہے کہ مثن کی ترویج کے لئے کس طرح دیوانہ وار کام کیاجاسکتا ہے۔ آپ اپنے شاگردوں کے لئے دعافر ماتے ہیں،

الله تعالیٰ آپ کو حضرت سلیمان علیه السلام کے اس در باری کی حیثیت میں قبول کریں جس نے نہ صرف کہا تھا بلکہ کرکے دکھایا تھا کہ میں پلک جھیکنے سے پہلے در بار میں تخت لے آؤں گامیر ہے پاس کتاب کاعلم ہے۔

الله تعالی سید نا حضور علیه الصلوٰۃ والسلام کے مشن کو چلانے کے لئے ہمیں متحد کریں اور ہم اپنے آقا کے مشن کے لئے اپنی زندگی کو شمع کی طرح پکھلاتے رہیں۔ شمع کے آنسو جمع ہو کر پھر شمع بنے اور شمع اپنے آقا کے دیدار سے مخمور ہو کر جمومتی رہے اور اس کے خون کا ایک قطرہ لوبن کر روشنی پھیلاتارہے۔ خداکرے میر اجنون آپ کا جنون بن جائے۔ آمین

شعبه إطلاعات

شعبہ اطلاعات درج ذیل مقاصد کے تحت خدمات سرانجام دے رہاہے۔

ا۔ فاؤنڈیشن کے تحت قائم شعبہ جات میں مکمل رابطے کے لئے انتظام

۲۔ اراکین سلسلہ عظیمیہ میں مستحکم اور باہمی ربط کے لئے انتظام

سر سلسله عظیمیه اور مختلف شعبه ہائے زندگی سے تعلق رکھنے والی شخصیات کے مابین تعارف وربط کا اہتمام





شعبۂ اطلاعات کے اعلیٰ انتظام اور اس کے مؤثر تنظیمی ربط کا عکس مرکزی مراقبہ ہال اور ملک کی سر حدوں کے پار بھی دیکھا جاسکتا ہے۔

مجلس

مرکزی مراقبہ ہال تقریباً تین ہزار اسکوائر یارڈ پر ایک خطہ ہے۔اس خطہ میں روشیں ہیں،گلاب کے تختے ہیں، مخملیں گھاس ہے، کیار یال ہیں جو پھولوں سے اٹی پڑی ہیں،اس خطے پر سامیہ دار اور پھل دار درخت ہیں۔ان در ختوں پر صبح و شام پڑیاں چچہاتی ہیں، پر ندے اللہ کی حمد و شاء بیان کرتے ہیں اور دھوپ نگلنے پر تتلیاں پھولوں کے ساتھ انکھیلیاں کرتی ہیں۔ یہاں ایسے بھی لوگ آتے ہیں جو در وازے کے اندر قدم رکھتے ہی بے کیف ہوجاتے ہیں۔۔۔وہ بے اختیار پکار اٹھتے ہیں،اف اف!۔۔۔کتناسانا ہے۔۔۔اور ایسے صاحب دل خواتین و حضرات بھی تشریف لاتے ہیں جو گہرا سانس لے کر بول اٹھتے ہیں۔۔۔سبحان اللہ۔۔۔یہاں کتنا سکون ہے۔۔۔اور دماغ صوت سر مدی کی تلاش میں گم ہوجاتے ہیں۔ مرکزی مراقبہ ہال میں راتیں جاگتی ہیں۔شہر وں میں بکل کے قمقوں، ٹیوب لا نکش کی روشنیوں سے رات میں دن کا سمال ہوتا ہے اور مراقبہ ہال تاریکی میں چھی ہوئی روشنیوں سے منور ہوتا ہے۔ جسے ہی سورج تاریکی کی روشنیوں سے منور ہوتا ہے۔ جسے ہی سورج تاریکی کی روشنیوں سے منور ہوتا ہے۔ جسے ہی سورج تاریکی کی روشنیوں سے منور ہوتا ہے۔ جسے ہی سورج تاریکی کی روشنیوں سے منور ہوتا ہے۔ یہ عجیب زمین ہے جہال دن کی روشنیوں ہے۔

عظیمی صاحب کے حلقہ ارادت میں تقریباً ہر شعبہ کے لوگ شامل ہیں،انجینئر ز،ڈاکٹر ز،ٹیچر ز،پر وفیسر ز،صنعت کار،سودا گر،اعلیٰ عہد وں پر فائزاور ماتحت سر کاری افسران۔۔۔سب لوگ ہی حاضر ہوتے ہیں۔

آپ کے کمرے کے سامنے ایک تخت بچھا ہوا ہے۔ تخت کے اوپر ایک چٹائی اور دو تکئے یا بعض او قات ایک گول تکیہ رکھار ہتا ہے۔ ہے۔ مرکزی مراقبہ ہال میں عشاء کی نماز، اجتماعی ور داور مراقبہ کے بعد عشائیہ سے فارغ ہو کر لوگ جب حاضر خدمت ہوتے ہیں تو گفتگو کا سلسلہ بھی آپ شروع کرتے ہیں اور بھی حاضرین میں سے کوئی ایک سوال کرتا ہے، اس طرح سوال جواب کی یہ مجلس گفتٹوں جاری رہتی ہے۔ یہ مجلس یک طرفہ نہیں ہوتی بلکہ سب ہی اس میں شریک ہوتے ہیں۔ ہر علم کے بارے میں سوال کرنے کی عام اجازت ہے لیکن روحانی، شخیقی اور سائنسی علوم کے بارے میں سوال کرنے کو لیند فرماتے ہیں اور سوال کا تسلی بخش جواب کی عام اجازت ہے لیکن روحانی، تحقیقی اور سائنسی علوم کے بارے میں سوال کرنے کو لیند فرماتے ہیں اور سوال کا تسلی بخش جواب کر مثالوں کے ذریع ہوئی صور توں کو بیش نظر رکھ کر مثالوں کے ذریعے سمجھاتے ہیں۔ جس میں اکثر او قات آپ نے قوانین قدرت سے متعلق بنیادی نکات کو عام فہم زبان میں بیان فرمایا ہے۔ آپ اسرار کائنات کے شاسا اور حامل علم الٰی ہیں اور آپ پر حقائق آئینہ کی طرح روشن ہیں مگر جب آپ عام بیان فرمایا ہے۔ آپ اسرار کائنات کے شاسا اور حامل علم الٰی ہیں اور آپ پر حقائق آئینہ کی طرح روشن ہیں مگر جب آپ عام بیان فرمایا ہے۔ آپ اسرار کائنات کے شاسا اور حامل علم الٰی ہیں اور آپ پر حقائق آئینہ کی طرح روشن ہیں مگر جب آپ عام بیان فرمایا ہے۔ آپ اسرار کائنات کے شاسا اور حامل علم الٰی ہیں اور آپ پر حقائق آئینہ کی طرح روشن ہیں مگر جب آپ عام





انسانوں کی طرز میں گفتگو فرماتے ہیں تواس سے مدعا ہماری روز مرہ کی زندگی کے ان پہلوؤں کی نشاند ہی ہوتا ہے جنہیں ہم اپنے شب وروز کے مشاغل کا حصہ قرار دے سکتے ہیں۔

اکثر او قات آپ خود ہی کوئی بات کر کے سننے والوں سے پوچھتے ہیں کہ اس کا کیا مطلب ہوا، جواب پر کوئی نیاسوال اٹھاتے ہیں اور اس طرح مخاطب کو حقیقت کے در وازے تک پہنچا کرراز حقیقت سے بردہ اٹھاتے ہیں۔اس طرح مخاطب کو حقیقت کے در وازے تک پہنچا کرراز حقیقت سے پردہ اٹھاتے ہیں۔اس خاص طریقہ تعلیم کا مقصد رہے کہ لوگ حقیقت بھی جانیں اور حقیقت تک پہنچنے کے لئے غور و فکر کیسے کیاجاتا ہے یہ بھی سمجھیں۔آپ کی گفتگو آپ کے وسعت علم اور ماخذ پر گرفت کا اظہار ہوتی ہے۔

یہ حقیقت ہے کہ آپ کی معجز بیانی کو احاطرُ تحریر میں لا ناعام ذہن کے بس کی بات نہیں۔ ان صفحات میں عظیمی صاحب کے ار شادات کو مجلس کے عنوان سے پیش کیا جارہاہے۔

یہ بات اب پردہ نہیں رہی کہ پانچ ہزارا یک سود س دن رات کوا گر گھنٹوں سے ضرب دیاجائے اور بائیس ہزار چھ سوچالیس گھنٹوں کو منٹ سے ضرب کیا جائے اور ہر منٹ پر ایک بات چیلے نے گروسے سنی ہو تو بہتر لا کھا تھاون ہزار چار سو (۲۷۰،۵۸،۷۲) با تیں مر شدسے مرید کو منتقل ہوئیں ہیں۔ یہ سب با تیں اس وقت علم بن جاتی ہیں جب گروچیلے کی دماغ کی اسکرین کو واش کر دے۔ ایسی کچھ با تیں میں آپ کو ضرور ساناچا ہتا ہوں جو اسفل میں گرے ہوئے انسانوں کو ''احسن تقویم'' بنادیتی ہے۔

مر شدنے فرمایا، جو کھوتا ہے وہ پاتا ہے اور جو پالیتا ہے وہ خود کھو جاتا ہے۔ ازل سے زمین تک آنے میں اور زمین سے ازل تک پہنچنے میں ہر انسان کو تقریباً ستر ہ مقامات سے گزر ناپڑتا ہے۔ آبادی زمین کے اندر نہیں زمین کے اوپر ہے۔ زمین دس ہزار سال کے بعد اپنی پوزیشن تبدیل کردیتی ہے، جہاں پانی ہے وہاں آبادیاں اور جہاں آبادیاں ہیں وہ جگہیں زیر آب آجاتی ہیں۔

کسی کو بنانے کے لئے اپناسب کچھ کھوناپڑتا ہے۔ سخاوت اعلیٰ ظرف لو گوں کا شیوہ ہے ، دستر خوان وسیع ہونا چا ہیے۔ مال کی خدمت انسان کو حضرت اولیس قرنی بنادیتی ہے۔ بچپہ مال باپ سے پیدا ہوتا ہے ، استاد تراش تراش کراسے ہیر ابنادیتا ہے۔ ہر انسان کے اندر کم و بیش گیارہ ہزار صلاحتیں ایس ہیں کہ جن میں ہر ایک صلاحیت پوراعلم ہے۔

انسان کو کبھی ہیہ کوشش نہیں کرنی چاہیے کہ خود کو دوسروں سے برتر ثابت کرے، کسی کواپنے سے کم تر نہیں سمجھنا چاہئے۔انسان جب دوسروں میں برائی دیکھے توان کی برائی پر غور کرنے کے بجائے خوداینی برائی پر نظر ڈالنی چاہئے۔انسان کو دوسروں پر وہ بوجھ نہیں ڈالناچاہئے جس کو وہ خود نہاٹھا سکے۔کا ہلی بھی ایک قشم کی شیطنت ہے۔ضد تمام تکلیفوں کی بنیاد ہے اور ضد پیدا ہوتی ہے کبر







انسان کو کسی کا کام کر کے بیہ نہیں سوچناچاہئے کہ میں نے دوسروں پر کوئی احسان کیا ہے۔ اپنی بھلائی اور دوسروں کی برائی بھلادینا ضروری ہے، اپنی برائی اور دوسروں کے بھلائی یادر کھناضروری ہے۔ انسان اپنی جس نیکی کو یادر کھتاہے وہ نیکی بدی بن جاتی ہے۔

انسان کو ہر حال میں خوش رہنا چاہئے۔ تکلیف میں صبر و ضبط سے کام لے تکلیف کی شکلیت یا تذکرہ صبر ، ضبط کے خلاف ہے۔
افسر دگی اور مایوسی بہت بڑا گناہ ہے۔انسان کو زندگی بہت ہوشیار رہ کر گزار نی چاہئے۔ یہ دنیا آئکھیں بند کرکے چلنے کی جگہ نہیں ہے۔
اگرانسان تلاش کرے تو غموں کے برداشت کرنے میں کوئی خوشی کا پہلونکل ہی آتا ہے۔خوشی ایک جذبہ ہے جس سے انسان اپنااثر دوسروں پر ڈال سکتا ہے۔ایک رنجیدہ انسان دوسروں کا اثر قبول کرتا ہے۔

صدر الصدور حضور قلندر بابااولیاء فرماتے ہیں، میرے بچے عظیمی خوش گفتار، خوش اخلاق، خوش الحان اور خوش باطن ہیں۔عظیمی بچه کبھی ایک نہیں ہوتے ہیں وہاں تیسر اللہ ہوتا ہے۔عظیمی ایک نہیں ہوتے ہیں وہاں تیسر اللہ ہوتا ہے۔عظیمی ایک اور ایک دو نہیں ہوتے ہیں در نہیں ہوتے ہیں، رب راضی سب راضی اور ایک گیارہ ہوتے ہیں۔حضور قلندر بابااولیاء منادی کرتے ہیں، رب راضی سب راضی

پائیزگی، خلوص، ایثار، روحانی شعور کی علامت ہے۔ روحانی زندگی گزار نے والا شخص بے حد حساس ہو جاتا ہے۔ جب زندگی ک نشیب و فرازاس کے لئے اضطراب بن جاتے ہیں تو وہ اپنے معاملات اور مشاغل کو منظم کرلیتا ہے۔ زندگی کادھارااس طرح سے بہنے لگتا ہے کہ وہ روحانیت کے خلاف کچھ برداشت نہیں کر تا۔ اخلاقی احساس کے ساتھ اس کے اندرایثار کا جذبہ نمایاں ہو جاتا ہے اور جو عمل انسان کو خدا سے دور کر دیتا ہو اور جو عمل ایثار اور ضمیر کی آواز کے خلاف ہو وہ اس کے قریب نہیں جاتا لیکن یہ سب بندر تک ہوتا ہے۔ روحانی دنیا میں داخل ہونے سے پہلے انسان جن اعمال سے گزر چکا ہوتا ہے ان میں بنیادی بات یہ ہوتی ہے کہ اسے سکون ہوتا ہے۔ روحانی دنیا میں داخل ہونے سے پہلے انسان جن اعمال سے گزر چکا ہوتا ہے ان میں بنیادی بات یہ ہوتی ہے کہ اسے سکون قلب سے آشا نہیں کرتے تو وہ یہ سوچنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ مذہب کیا ہے ، مذہب کو سمجھنے کے لیے جب آسانی کتا بوں کا مطالعہ کیا جاتا ہے توان کتا بوں میں سات اہم عناصر کا سراغ ملتا ہے۔

قرباني

کسی نه کسی قشم کی قربانی کا تصور مذہب کاایک دائمی عضر ہے۔ ہر مذہب میں ذاتی ایثار، جسمانی مشقت اور اسفل نفس کشی کولاز می بتایا گیاہے۔





#### اعتراف گناه

مذہب کادوسرااہم عضراعتراف گناہ ہے۔ مذہبی نقطۂ سے ضروری ہے کہ عبدا پنے معبود کے سامنے توبہ کرے، بخشش کا طالب ہو اور گناہوں کا کھلے دل سے اعتراف کرے۔

وعا

مذہب کا تیسر اعضر دعاہے۔ دعاکے حقیقی ہونے کے لئے یہ کافی ہے کہ جو نتائج کسی طریقہ سے پیدانہیں ہو سکتے وہ دعاسے پیدا ہو جاتے ہیں۔ دعاکر نے والے بندہ پر ''دفطرت''اپنے در وازے کھول دیتی ہے۔

## تاریخی حقائق

مذہبی کتابوں کی روشنی میں تاریخی حقائق بیر ہیں کہ زمین ایک سٹیج ہے جس پر ڈرامہ کے لئے نئے کر دار آتے ہیں اور اپنا کر دار پیش کر کے پر دہ کے پیچھے گم ہو جاتے ہیں۔ کا ئناتی کہانی یاکا ئناتی ڈرامہ ایک ہے ، کر دار مختلف ہیں اور یہ کر دار اپنے مخصوص انداز میں تبدیل ہوتے رہتے ہیں لیکن ڈرامہ کے پلاٹ میں کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوتی۔

#### قوموں كاعروج وزوال

ہزاروں سال کی تاریخ دراصل اس راز کی پردہ کشائی ہے کہ قومیں ترقی کے خوشنمادعوؤں میں اور نئی نئی ایجادات کے پرد وُز نگاری میں خود کو تباہ و ہر باد کرتی رہتی ہیں۔ قوموں کے عروج وزوال کے مشاہدات یہ ہیں کہ جو قوم سب سے کم وقت میں زیادہ سے زیادہ افراد کو موت کے منہ میں دھکیل دے وہ ترقی یافتہ ہے اور جب اس کی ترقی کا فسوں ٹوٹنا ہے توز مین آتش فشاں کی طرح بھٹ پڑتی ہے۔

## بیداہونے سے پہلے اور مرنے کے بعد کے عالمین

ایک نیوٹرل آدمی ذہنی طور پراس طرف متوجہ ہو جاتا ہے کہ انسان پیدائش سے پہلے کہاں تھااور مرنے کے بعد کہاں چلا جاتا ہے،جو پیداہو تاہے بالآخر وہاس دنیا کواور دنیامیں جمع کئے ہوئے تمام وسائل چھوڑ کرچلا جاتا ہے۔

## ایک ماور کی ہستی اور اس کا تعارف

تجرباتی دنیابیہ ہے کہ انسان کہیں سے آتا ہے یعنی وہ پہلے کہیں پر موجود تھا۔ جب وہاں کی موجود گی ختم ہوئی تواس دنیا میں پیدایعنی اس دنیا میں آنے سے پہلے اس پر موت وار د ہوئی پھر پیدا ہوا۔ اور اسی طرح دنیاسے جانے کے بعد دوسری دنیا میں پیدا ہوا۔ اس کا منطقی





استدلال یہ ہوا کہ اس دنیا میں آنے سے پہلے بھی ہم کہیں پیدا ہوئے تھے۔ وہاں مرے تو یہاں پیدا ہوئے اور یہاں سے مرے تو موت کے بعد دوسرے عالم میں پیدا ہوئے۔ اس کواس طرح سے بھی کہا جاتا ہے، موت زندگی میں داخل ہو گئی اور زندگی موت میں داخل ہو گئی اور زندگی موت میں داخل ہو جانا یا موت کا زندگی میں داخل ہو جانے کا پروسیس یہ ظاہر کرتا ہے کہ کوئی ایسی ہستی ہے جواس پروسیس کو قائم رکھے ہوئے ہے اور بغیر تبدیلی اور تعطل کے جاری درکھے ہوئے ہے۔

وہ لوگ جو قول و فعل، عقیدہ اور عمل کے در میان ذراسا بھی تفاوت اور خلجان قبول نہیں کرتے وہ تفکر کاایسار استہ اختیار کر لیتے ہیں جس پر خدا کاعطا کر دہ نور ہدایت ان پر واضح کر دیتا ہے کہ اگر بندہ کبیر ہ گناہوں کا مر تکب نہیں ہوتا اور اخلاقی گندگی سے اس کادا من پاک ہوتا ہے تو خداخو دبندہ سے ہم کلام ہو جاتا ہے ، اور بندہ خدائی مملکت میں ایک فعال کارکن بن کر خدا کے تفویض کر دہ اختیارات کو استعال کرتا ہے ۔ کا نئات میں خلیفہ اور نائب کی حیثیت سے بیچانا جاتا ہے ۔ زمان و مکان اس کے لیے مسخر ہو جاتے ہیں۔ طرز فکر کے بارے میں یہ بات واضح طور پر سامنے آچکی ہے کہ زندگی کا ہم عمل اپنی ایک حیثیت رکھتا ہے۔ اس حیثیت میں معنی پہنانا دراصل طرز فکر میں تبدیلی ہے۔

ہمارا یہ ایمان ہے کہ ہر چیز جس کا وجود اس دنیا میں ہے یا آئندہ ہوگا وہ لوح محفوظ پر لکھی ہوئی ہے یعنی قانون ہے ہے کہ جو چیز لوح محفوظ پر نقش ہوگئی اس کا مظاہرہ لازم بن جاتا ہے۔ رائخ فی العلم لوگ اس بات کا مشاہدہ کر لیتے ہیں کہ ہر مظہر کا تعلق، ہر وجود کا تعلق، ہر عمل کا تعلق، ہر حرکت کا تعلق لوح محفوظ سے ہے۔ اس لئے وہ بر ملااس کا اعلان کرتے ہیں کہ ہر چیز اللہ کی طرف سے ہے۔ رائخ فی علم لوگ چو نکہ لوح محفوظ کے نقوش کا مشاہدہ کر لیتے ہیں اس لئے وہ کسی تکلیف کو یاکسی ہے آرامی کو عارضی تکلیف یا عارضی کی سیجھتے ہیں اور مشاہدے کے بعد ان کے ذہن میں یہ بات رائخ ہو جاتی ہے کہ ہمارے لئے اللہ تعالی نے جو نعمیں مخصوص عارضی کی سیجھتے ہیں اور مشاہدے کے بعد ان کے ذہن میں یہ بات رائخ ہو جاتی ہے کہ ہمارے لئے اللہ تعالی نے جو نعمیں ہو تا اور کے پیدا نہیں ہو تا اور میں میسر آئیں گی اور یہ یقین ان کے اندر استغناء پیدا کر دیتا ہے۔ استغناء بغیر یقین کے پیدا نہیں ہو تا اور میں میسر آئیں گی اور جس آدمی کے اندر استغناء پیدا کر دیتا ہے۔ استغناء بغیر مشاہدے کے بحمیل نہیں پا تا ور جس آدمی کے اندر استغناء نہیں ہے اس آدمی کا تعلق اللہ تعالی سے کم اور مادیت سے زیادہ رہتا ہے۔

تصوف یاروحانیت دراصل ایسے اسباق کی دستاویز ہے جن اسباق میں یہ بات وضاحت کے ساتھ بیان کی گئی ہے کہ سکون کے لئے ضروری ہے کہ اللہ کے اوپر توکل ہو۔ توکل کو مستکم کرنے کے لئے ضروری ہے کہ اللہ کے اوپر توکل ہو۔ توکل کو مستکم کرنے کے لئے ضروری ہے کہ آدمی کے اندروہ نظر کام کررہی ہوجو نظر غیب میں دیکھتی ضروری ہے کہ آدمی کے اندروہ نظر کام کررہی ہوجو نظر غیب میں دیکھتی ہے، بصورت دیگر کسی بندے کو کبھی سکون میسر نہیں آ سکتا۔ سکون ہر گزکوئی عارضی چیز نہیں ہے۔ سکون ایک ایسی کیفیت کا نام





ہے جو یقینی ہے اور جس کے اوپر مجھی موت وارد نہیں ہوتی۔ایسی چیز وں سے جو چیزیں عارضی ہیں، فانی ہیں اور جن کے اوپر ہماری ظاہر ہ آنکھوں کے سامنے بھی موت وارد ہوتی رہتی ہے،ان سے ہر گز سکون حاصل نہیں ہو سکتا۔

حضرت عمر کی خدمت میں جب کہ وہ در بار خلافت میں تشریف فرما تھے،ایک عورت اپنے بچے کو لے کر آئی اور عرض کیا،امیر المومنین! میر ابیٹا گرٹزیادہ کھاتا ہے۔ گھر میں گرٹنہیں ہوتا تو ضد کرتا ہے اور مجھے بہت زیادہ پریشانی اٹھانی پڑتی ہے۔امیر المومنین حضرت عمر نے چند ساعت غور فرمایا اور کہا، اپنے بیٹے کو ایک ہفتہ کے بعد لے کر آنا۔ خاتون ایک ہفتہ کے بعد پھر آئی۔ حضرت عمر نے پخد ساعت غور فرمایا ور کہا، اپنے بیٹے کو ایک ہفتہ کے بعد لے کر آنا۔ خاتون ایک ہفتہ کے بعد پریشان ہوتی ہے اور نے بچے کو مخاطب کر کے فرمایا، بیٹے! گرٹم کھایا کر واور ضدنہ کیا کرو، تمہارے اس عمل سے تمہاری ماں بہت پریشان ہوتی ہے اور بچے کی ماں سے کہا، اس کو گھر لے جاؤ، اب بیرپریشان نہیں کرے گا۔

عاضرین مجلس نے عرض کیا،امیر المو منین! اتنی سی بات کہنے کے لئے آپ نے اس عورت کو ایک ہفتہ انظار کی زحمت دی، یہ بات آپ پہلے روز بھی فرما سکتے تھے۔ حضرت عمر نے ارشاد فرمایا، میں خود گرزیادہ کھاتا تھا، میں نے گر کھانا کم سے کم کر دیااورا یک ہفتہ تک اس ترک پر عمل کر کے اس عادت کو پختہ کر لیا، پہلے بی روز اگر میں بچے سے یہ کہتا کہ تم گر کم کھایا کر و تو اس کے اوپر میر ی نصیحت کا اثر نہ ہوتا۔ اب اس کے اوپر اثر ہوگا اور وہ عمل کرے گا۔ بے یقینی، درماندگی، پریشانی اور عدم تحفظ کے اس دور میں جب ہم دیسے بین کہ ہر شخص اپنے جھوٹوں اور احباب کو برائی سے بچنے کی تلقین کرتا ہے اور خود اس پر عمل نہیں کرتا تو ہمارے سامنے یہ بات آجاتی ہے کہ نصیحت کا اثر اس لئے نہیں ہوتا کہ ہم خود بے عمل ہیں۔ ہر طرف یہ شور و غوغا بریا ہے کہ موجودہ نسل اسلام سے دور ہوگئی ہے۔ اسلاف کی بیروی نہیں کرتی۔ ہم یہ کیوں نہیں سوچتے کہ موجودہ نسل کے اسلاف میں ہمارا بھی ثار ہے۔

جہاں آپ دوسروں کی اصلاح کی کوشش کرتے ہیں۔ وہاں اپنے دوستوں کو بھی یہ موقع دیجئے کہ وہ آپ کے اندراٹھتے ہوئے تعفن اور کثافت کو آپ کے اوپر نمایاں کریں۔اور جبوہ یہ تلخفر نضہ اداکریں توانتہائی اعلیٰ ظرفی، خوش دلی،اوراحسان مندی سے ان کی تنقید کا استقبال بیجئے اور ان کے اخلاص و کرم کاشکریہ ادا کیجئے۔

روحانی قانون کے تحت ہر آدمی ایک آئینہ ہے۔ آئینہ کی شان بیہ کہ جب آدمی آئینہ کے سامنے کھڑا ہوتا ہے تو آئینہ تمام داغ دھے اپنے اندر جذب کرکے نظر کے سامنے لے آتا ہے اور جب آدمی آئینہ کے سامنے سے ہٹ جاتا ہے تو آئینہ اپنے اند جذب کئے ہوئے بید دھے بکسر نظر انداز کر دیتا ہے۔

جس طرح آئینہ فراخ حوصلہ ہے آپ بھی اسی طرح اپنے دوست کے عیوب اس وقت واضح کریں جب وہ آپ کو فراخ دلی سے تقید واحتساب کامو قع دے۔ نصیحت کرنے میں ہمیشہ نرمی اور خوش اخلاقی کا مظاہر ہ کیجئے۔ اگر آپ بیہ محسوس کرلیں کہ اس کاذہن





تنقید بر داشت کرنے کے لئے تیار نہیں ہے تواپنی بات کو کسی اور موقع کے لئے اٹھار کھیں۔اس کی غیر موجود گی میں آپ کی زبان پر کوئی ایسالفظ نہ آئے جس سے اس کے عیب کی طرف اشارہ ہوتا ہو۔اس لئے کہ یہ غیبت ہے اور غیبت سے نفرت پیدا ہوتی ہے۔

دوست کی تمام زندگی میں جو عیوب آپ کے سامنے آئیں صرف ان کی نشاند ہی تیجئے۔ پوشیدہ عیبوں کے تجسس اور ٹوہ میں نہ لگئے۔ پوشیدہ عیبوں کو کرید نابد ترین، تباہ کن اور اخلاق سوز عیب ہے۔ نبی کریم صلی اللّه علیه وسلم ایک بار منبر پر چڑھے اور بلند آ واز میں حاضرین مجلس کو تنبیه فرمائی،

مسلمانوں کے عیوب کے پیچھے نہ پڑو، جو شخص اپنے مسلمان بھائیوں کے پوشیدہ عیوب کے دریے ہوتا ہے تو پھر خدااس کے چھپے ہوئے عیوب کوطشت ازبام کر دیتا ہے اور جس کے عیب افشا کرنے پر خدامتوجہ ہوجائے تواس کور سواکر کے ہی جھوڑ تا ہے۔اگرچپہ وہ اپنے گھر کے اند گھس کر ہی ہیٹھ جائے۔

عیدالفطر ایک اعلی وار فع پروگرام کی کامیابی کی خوشی منانے کادن ہے۔ رب کریم کاکرم ہے کہ اس نے اپنے حبیب پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے صدیے میں ماہ شوال کی پہلی تاریخ کو دنیاو آخرت کی لاز وال اور بے کرال مسر توں اور نعمتوں سے ہمکنار فرمایا۔ جب کہ ماہ کہ اسی مہینہ میں سابقہ امتوں کی نافرمانیوں کی پاداش میں انہیں ہلاک کر دیا گیا تھا۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے روایت ہے کہ ماہ شوال کی پہلی تاریخ بروز شنبہ قوم نوح غرقاب ہوئی۔ جس دن قوم لوط پر عذاب نازل ہوا، اس روز شوال کی پہلی تاریخ تھی۔ فرعون اپنے اسکر سمیت سہ شنبہ کو دریا میں غرق ہوااس روز بھی شوال کی پہلی تاریخ تھی۔ قوم عاد چہار شنبہ کو ہلاک ہوئی اور جب قوم صالح بہ پہنچشہ کو عذاب نازل ہوا تو یہ مہینہ بھی شوال کا تھا۔

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی نظام تکوین میں ممثل کے در جہ پر فائز ہیں اور نظامت کے امور میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے وزیر حضوری ہیں۔ رجال الغیب اور تکوین امور پر فائز تمام حضرات کا بڑے پیر صاحب سے بحیثیت وزیر حضوری ہر وقت کا واسطہ رہتا ہے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے دربار میں بڑے پیر صاحب کامقام ہے۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے آج تک ان کی کوئی درخواست نامنظور نہیں فرمائی۔اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ بڑے پیر صاحب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طبیعت اور مزاج کے صلی اللہ علیہ وسلم کی طبیعت اور مزاج کے خلاف ہو۔





یمی صورت حضور علیہ الصلوۃ السلام کی اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہے۔ آپ طبی آئی ہے کی درخواست اللہ تعالیٰ نامنظور نہیں فرماتے۔ اس کی وجہ رہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے مزاح اور ان کی مشکت سے اتنے واقف ہیں کہ الیمی کوئی بات اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہی نہیں کرتے جو اللہ کی مشکت کے خلاف ہو۔

د نیا میں افرا تفری کا ایک عالم برپاہے۔ ہر شخص کسی نہ کسی الجھن میں گرفتارہے ، ذہنی سکون ختم ہو گیا ہے ، عدم شخفط کے احساس سے حزن و ملال کے سائے گہرے اور دبیز ہو گئے ہیں۔ اخبارات میں آئے دن حادثات اور انسانوں کی فیمتی جانیں ضائع ہونے کی خبریں شائع ہوتی رہتی ہیں، اس سے بیا اندازہ لگاناد شوار نہیں ہے کہ ہم آفات ارضی و ساوی کی یلغار کی زد میں ہیں۔ فرمان خداوندی کے بموجب انسانی معاشر ہ میں آباد لوگوں کے جرائم اور خطاکاریاں، ارضی و ساوی آفات اور ہلا کتوں کو دعوت دیتی ہے۔ جب کوئی قوم قانون خداوندی سے انحراف و گریز کرتی ہے اور خیر و شرکی تفریق کو نظر انداز کرکے قانون شکنی کا ارتکاب کرنے گئی ہے تو افراد کے یقین کی قوتوں میں اضحلال شروع ہو جاتا ہے۔ آخر ایک وقت ایسا آتا ہے کہ یقین کی قوت بالکل معدوم ہو جاتی ہے اور عقلۂ میں شک اور وسواس در آتے ہیں۔

تشکیک اور بے بقین کی بناپر قوم تو ہمات میں مبتلا ہو جاتی ہے۔ تو ہماتی قوتوں کے غلبے سے انسان کے اندر طرح کے اندیشے اور وسوسے پیدا ہونے لگتے ہیں جس کا منطقی نتیجہ حرص و ہوس پر منتج ہوتا ہے۔ یہ حرص اور ہوس انسان کو اس مقام پر لے جاتی ہے جہاں بے بقینی اور تو ہماتی قو تیں مکمل طور پر اس کو اپنے شکنج میں جکڑ لیتی ہیں۔ یہی وہ مقام ہے جہاں انسان زندگی کی حقیقی مسر توں سے محروم ہو جاتا ہے اور اس کی حیات کا محور اللہ تعالی کی بجائے ظاہر کی اور مادی وسائل بن جاتے ہیں۔ اور جب کسی قوم کا انحصار دروبست مادی وسائل پر ہو جاتا ہے تو آفات ارضی و ساوی کالا متناہی سلسلہ عمل میں آنے لگتاہے اور بالآخر ایسی قومیں صفحہ ہستی سے مطر جاتی ہیں۔

ہمیں یہ نہیں بھولناچاہئے کہ اللہ تعالیٰ شک اور بے یقینی کو دماغ میں جگہ دینے سے منع فرماتے ہیں۔ یہ وہ شک اور وسوسہ ہے جس سے آدم علیہ السلام کو شک اور بے یقینی میں گرفتار بلا کر دیا۔ جس کے سبب آدم کو جنت کی نعمتوں سے محروم ہوناپڑا۔

حضرت عبداللہ حنیف کے دومرید تھے۔ایک کواحمد کہہ اور دوسرے کواحمد مہہ کہہ کر پکارتے تھے اور احمد کہہ کے حال پر زیادہ شفقت تھی۔دوسرے مریدان سے حسد کرنے لگے۔حضرت عبداللہ نے نور فراست سے ان کے دلول میں بھرے ہوئے غبار کو دکھے لیا۔ایک دن اپنے سب مریدوں کو جمع کر کے اپنے سامنے بٹھالیا۔ پہلے احمد مہہ (جو بڑا تھا) سے کہا کہ خانقاہ کے دروازے پر





اونٹ بیٹھاہواہے،اس کو مکان کی حیبت پر پہنچادے۔اس نے کہا، حضرت!اونٹ حیسا قوی الجثہ جانور مکان کی حیبت پر کیسے جاسکتا ہے۔

یہ بات تو ناممکن ہے۔ آپ نے فرمایا، اچھا بیٹھ جاؤ۔ اتنے میں احمد کہہ آگیا۔ اس سے بھی حضرت نے یہی بات فرمائی کہ اونٹ کو حجوت پر پہنچادے۔ احمد کہہ آستین چڑھا کر تعمیل حکم میں لگ گیا۔ ہر چند کو شش کی کہ اونٹ کو گود میں اٹھا کر حجوت پر لے جائے مگروہ کسی طرح سے اٹھا نہیں سکا۔ حضرت شیخ نے فرمایا کہ بس اب بیٹھ جاؤ۔

پھر سب کو مخاطب کے کے فرمایا کہ آپ سب صاحبان نے دیکھ لیا کہ احمد کہہ کے اوپر میں کس لئے زیادہ شفقت کرتا ہوں۔اس نے میرے حکم کے امکان یا ممکن ہونے پر غور ہی نہیں کیا اور نہ بحث کر کے باتوں میں وقت ضائع کیا مگر بڑے احمد نے ایسا نہیں کیا۔ آپ سب الی بات سے اپنے اپنے باطن کا حال سمجھ لیں، بارگاہ الٰی میں تغییل حکم کی قدر کی جاتی ہے۔عبادت وریاضت یا کج بحثی کی اللہ تعالیٰ کو ضرورت نہیں ہے اور یادر کھو کہ تغییل حکم ہی اصل عبادت ہے۔

حضرت منصور حلاج عاشق الهی تھے، ہر وقت سوز و فراق میں مست و بے قرار رہتے تھے۔ ایک مرتبہ آپ جنید بغدادی کی مجلس میں تشریف لائے اور حضرت جنید سے کوئی مسئلہ دریافت کیا۔ گر حضرت جنید نے کوئی جواب نہیں دیااور فرمایا، منصور! تم بہت جلد قتل کر دیئے جاؤگے۔ حضرت منصور حلاج نے کہا، میں اس دن قتل کیا جاؤں گا جس دن آپ اپنی مسند سے اتر کر اہل ظاہر کا لباس پہن لیں گے۔ چنا نچہ ''اناالحق'' کہنے پر جب آپ کو گرفتار کیا گیااور علائے ظاہر سے فتو کی طلب کیا گیاتوسب نے آپ کو قتل کرنے کا فتو گی دے دیالیکن حضرت جنید نے فتو کی پر دستخط کرنے سے انکار کر دیا۔ خلیفہ وقت نے اسی بات پر اصر ار کیا کہ آپ کو ہر حال میں فتو کی پر دستخط کرناہوں گے۔

حضرت جنید نے خانقاہ کی سکونت ترک کر کے علائے حق (صوفیوں) کالباس اتار دیا اور مدرسہ میں جاکر علائے ظاہر کالباس پہن لیا اور فتویٰ پر لکھ دیا کہ ہم لوگ ظاہر پر حکم کرتے ہیں۔ حضرت منصور حلاج فرماتے ہیں کہ فقر کے معنی میہ ہیں کہ فقیر ماسویٰ اللہ سے بیاز ہو جائے اور مخلوق سے قطعاً کوئی تو قع نہ رکھے۔

ایک مرتبہ لوگوں نے سوال کیا، حضرت! دعاافضل ہے یاعبادت۔ فرمایا، ان دونوں کا کوئی مقام نہیں ہے، عبادت اور دعا کا ہاتھ دامن مرادسے آگے نہیں بڑھتا اور بیہ سلوک کی راہ میں سفر کرنے والے کے لئے شرک ہے۔ اللہ تعالی کو اس لئے یاد کرنا کہ اس میں اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی اور مقصد ہوسلوک کے مذہب میں کفرہے۔





آدمی کے اندر دو دماغ کام کرتے ہیں ، ایک دماغ ظاہر ہ حواس بناتا ہے اور دوسرا دماغ ظاہر ہ حواس کے پس پر دہ کام کرنے والی اس ایجنبی کی تحریکات کو منظر عام پر لاتا ہے جو ظاہر ہ حواس کے الٹ ہے۔ جن حواس کے ذریعہ سے ہم کشش ثقل میں مقید چیزوں کو دکھتے ہیں اس کا نام شعور ہے اور جن حواس میں ہم کشش ثقل سے آزاد ہو جاتے ہیں اس کا نام لا شعور ہے۔ شعور اور لا شعور دو لہروں پر قیام پذیر ہیں۔ شعور کی حواس میں کام کرنے والی لہریں مثلث ہوتی ہیں اور لا شعور کی حواس میں کام کرنے والی لہریں مثلث ہوتی ہیں اور لا شعور کی حواس میں کام کرنے والی لہریں مثلث ہوتی ہیں اور لا شعور کی حواس میں کام کرنے والی لہریں دائرہ ہوتی ہیں۔

سائنس دان یہ سمجھنے میں کامیاب ہو گئے ہیں کہ زمین اور زمین کے اوپر موجود ہر شے دراصل لہروں کا مجموعہ ہے۔ زمین کی حرکت دور خ پر قائم ہے۔ایک رخ کانام طولانی حرکت ہے اور دوسرے رخ کانام محور کی حرکت ہے۔

زمین جب اپنے مدار پر سفر کرتی ہے تو طولانی گردش میں تر چھی ہو کر چلتی ہے اور محوری گردش میں لٹو کی طرح گھو متی ہے۔ طولانی گردش مثال سے گردش مثلث اور محوری گردش دائرہ ہے۔ طولانی گردش مشرق اور مغرب کی سمت سفر کرتی ہے اور محوری گردش شال سے جنوب کی طرف روال دوال ہے۔ ہماری زمین پرتین مخلوق آباد ہیں۔

ا\_انسان

٢۔جنات

سه ملائکه عضری

انسان کی تخلیق میں بحیثیت گوشت پوست، مثلث غالب ہے۔اس کے برعکس جنات میں دائرہ غالب ہے اور فرشتوں کی تخلیق میں جنات کے مقابلے میں دائرہ زیادہ غالب ہے۔انسان کے دورخ ہیں۔غالب رخ مثلث اور مغلوب رخ دائرہ دائرہ خالب ہے۔انسان کے دورخ ہیں۔غالب رخ مثلث اور مغلوب رخ دائرہ خالب ہے۔انسان کے دورخ ہیں۔غالب رخ مثلث اور دوسرے سیاروں میں آباد مخلوق سے متعارف ہو جاتا ہے۔نہ صرف یہ کہ متعارف ہو جاتا ہے بلکہ ان سے گفتگو بھی کر سکتا ہے۔

ماورائی علوم حاصل کرنے کے لئے شال کی سمت اس لئے متعین کی جاتی ہے کہ شال میں سفر کرنیوالی تخلیقی لہروں کاوزن صاحب مشق کے شعور پر کم سے کم پڑے۔ اس کی مثال ہیہ ہے کہ ایک آدمی دریا میں اپنے ارادہ سے اتر تاہے تواس کے حواس معطل نہیں ہوتے لیکن اگر کسی آدمی کو بے خبر میں دریا میں دھکادے دیا جائے تواس کے حواس غیر متوزن ہو سکتے ہیں۔خود اختیاری عمل سے انسان بڑی سے بڑی افراد کا بیٹنے کھیلتے مقابلہ کر لیتا ہے جبکہ نا گہانی طور پر کسی افراد سے وہ پریشان ہو جاتا ہے۔





آدمی متعفن اور سڑئی ہوئی غذائیں کھانے کے بعد بیار یوں، پریشانیوں اور بے چینیوں سے محفوظ رہ سکتا ہے۔ کیا سیاہ کار انہ زندگی میں رہتے ہوئے ارادوں میں کامیابی ممکن ہے۔ ایسی کامیابی جس کو حقیقی کامیابی اور مستقل کامیابی کہا جا سکے۔ ظاہر ہے کہ ان تمام سوالات کاجواب یہ ہے کہ برے کام کا برا نتیجہ مرتب ہوتا ہے اور اچھے کام کا نتیجہ اچھائی میں ظاہر ہوتا ہے۔ اس اصول کو لامحالہ تسلیم کرنا پڑے گاکہ انسانی فلاح خیر میں ہے اور شرکا نتیجہ ہمیشہ تباہی کی صورت میں سامنے آیا ہے۔

دنیا میں الیں کوئی مثال سامنے نہیں آئی کہ ظالم کو دیر سویراس کے ظلم کا بدلہ نہ ملا ہو۔ اس حقیقت سے بھی انکار ممکن نہیں کہ بد معاش اور بدکار آدمی کو زندگی میں سکون قلب کی دولت حاصل نہیں ہوتی۔ مکافات عمل کا قانون ہے ہے کہ کوئی بندہ اس وقت تک رنگ و بوکی اس دنیا سے رشتہ منقطع نہیں کر سکتا جب تک وہ مکافات عمل کا کفارہ ادا نہیں کر دیتا۔ کیا کوئی بندہ یہ سکتا ہے کہ خیانت اور بد دیا نتی سے اس کی مسرت میں اضافہ ہوا ہے۔ یہی قانون اجتماعی زندگی کا ہے۔ اجتماعی طور پر اگر کوئی معاشرہ سیاہ کارانہ زندگی میں مبتلا ہو جائے تو اس کا متیجہ بھی اجتماعی تباہی مرتب ہوتا ہے۔ یہ بات کون نہیں جانتا کہ مسلمان من حیث القوم اد بار زدہ زندگی میں مبتلا ہو جائے تو اس کی کفالت میں زندگی گذار رہا ہے۔ اس کی حکومت ایک عالم کو محیط تھی۔ آج بیران لوگوں کا محتاج کرم ہے جو قومیں اس کی کفالت میں زندگی گذار تی تھیں۔

آ سانی صحائف اور تمام اللہ کے فرستادہ پیغمبروں نے نوع انسانی کو یہی پیغام دیا ہے کہ راست بازی، دیانت اور حقیت پسندی انسانی زندگی کی معراج ہے۔جب کسی قوم کو بیر معراج حاصل ہوجاتی ہے تواس کو سکون قلب مل جاتا ہے۔

سکون قلب ایک ایسی کیفیت ہے جس کی موجود گی میں انسان کے اندر سوئے ہوئے دو کھر ب فلئے بیدار ہو جاتے ہیں اور وہ قوم
جس کے اندر سوئے ہوئے فلئے جس مناسبت سے بیدار ہوتے ہیں اسی مناسبت سے اس کے اندر نت نئی ایجادات کی صلاحیتیں کام
کرنے لگتی ہیں۔ یہ صلاحیتیں کیا ہیں، یہ صلاحیتیں اللہ تعالی کی صفات ہیں۔ ایسی صفات جن کے اندر یہ پیغام چھپا ہوا ہے کہ انسان
زمین اور آسمان اور پوری کا نئات کا حاکم ہے۔ اللہ کا قانون سچاہے، برحق ہے۔ جو قومیں اللہ تعالی کی دی ہوئی صفات یعنی انسانی
صلاحیتیں اپنے اندر بیدار کر لیتی ہیں وہ زمین پر حکمر انی کرتی ہیں اور جو قوم ان صلاحیتوں سے کام نہیں لیتی وہ محکوم اور غلام بن جاتی

ایک مرتبہ محبوب الٰبی حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء کی محفل میں حضرت شیخ بہاؤالدین زکر یاماتانی کا تذکرہ چل نکلاتو حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء نے لوگوں کو بتایا،ایک روز حضرت شیخ بہاؤالدین زکر یاماتانی کے محل پر ایک بار عب اور روشن چہرہ شخص حاضر ہوااورایک لفافہ حضرت شیخ الاسلام کے بڑے صاحبزادے شیخ صدرالدین عارف کو دے کر کہا کہ اپنے والد بزرگوار کو دے





دیں۔انہوں نے اپنے والد بزر گوار کو وہ لفافہ دیا۔حضرت شیخ نے لفافہ کھول کر خطیرٌ ھااور تکینی کے بینچے رکھ کر فرمایا،ان صاحب سے کہو کہ آ دھے گھنٹے کے بعد تشریف لائیں۔

پھریہ کہہ کر حضرت شخ الاسلام نے اپنے تمام اہل خانہ سے خلاف معمول ملا قات کی ،روحانی مشن کے حوالے سے ضروری امور نمٹائے۔مال دولت اور اثاثوں کے حوالے سے وصیتیں اور نامز دگیاں تحریر کروائیں۔

ان تمام کاموں سے فارغ ہونے کے بعد کچھ دیراللہ سے لولگائی اور کھر حضرت بہاؤالدین زکر یاملتانی کی روح عالم ناسوت سے پرواز کر گئی اور ایک غیبی آواز بلند ہوئی، دوست بروست رسید ۔ یہ آواز سن کر شیخ صدر الدین حجر سے میں گئے تو دیکھا کہ حضرت بہاؤالدین زکر یاملتانی وصال بحق ہو چکے ہیں۔ آپ کے وصال کی خبر دیکھتے ہی دیکھتے چاروں طرف پھیل گئے۔ ہزاروں لوگ اشکبار آکھوں سے آپ کی خانقاہ کے قریب جمع ہو گئے۔ شیخ صدر الدین نے آپ کی نماز جنازہ کی امامت کی اور حضرت شیخ الاسلام کو آپ کی خانقاہ میں ہی سپر د خاک کر دیا گیا۔

تد فین کے بعد حضرت صدر الدین کواس روشن چہرہ قاصد اور اس کے دیئے ہوئے لفافے کا خیال آیا کہ آخروہ کون تھا اور کیا پیغام لا یا تھا۔لفافہ کی تلاش شروع ہوئی،لفافہ ملا تواس میں ایک پر ہے پر تحریر تھا، بڑی سرکار سے آپ کا بلاوا آیا ہے، میں حاضر ہوں میرے لئے کیا تھم ہے۔عزر ائیل ملک الموت

آدمی، آدمی کی دواہے۔ آدمی آدمی کادوست ہے۔ محبت اور دوستی کو پروان چڑھانے کے لئے ضروری ہے کہ آپ اپنے دوستوں کے معاملات میں دلچپی لیس،ان کے کام آئیں اور مالی اعانت کی استطاعت نہ ہو توان کے لئے وقت کا ایثار کریں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بہت سے معاملات میں صحابہ کرام سے مشورہ لیا کرتے تھے اور یہ بات پیند فرماتے تھے کہ لوگ باہمی معاملات مشورے کے بعد سرانجام دیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے، جو شخص کسی کام کا ارادہ کرے اس کو لازم ہے کہ اپنے مسلمان بھائی سے اس کام میں مشورہ کرلے،اس صورت میں اس کو صحیح راستہ دکھادے گا۔

ایک مرتبہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، اے لوگو! عقل مندوں سے رائے لیا کروتا کہ تم ہدایت پاؤاوران کی نافرمانی نہ کہ اس کیا کرو کیونکہ اس صورت میں تم کوندامت اٹھانی ہوگی۔ کسی معاطع میں مشورہ کرلینا آدمی کو کئی ممکنہ پریشانیوں سے بچالیتا ہے ۔ جب کسی مسئلے پر کئی ذہن غور کرتے ہیں تو تجربہ ہیہ کہ اس کا نتیجہ زیادہ بہتر صورت میں سامنے آتا ہے۔ کسی معاملہ کی انجام دہی میں سمجھدار لوگوں سے مشورہ ضرور تیجئے۔ مشورہ کے لئے سنجیدہ اور صاحب الرائے لوگوں سے رجوع تیجئے۔ مشورہ لیتے وقت بید دیکھنا بھی ضروری ہے کہ کیا بیہ شخص اس شعبے تعلق رکھتا بھی یا نہیں۔ آپ کو مکان کی تعمیر کرنی ہے توایسے لوگوں کامشورہ





کار گرثابت ہو سکتاہے جو تعمیرات کے شعبے سے تعلق رکھتے ہوں اور ان کی معلومات اس بارے میں وسیعے ہوں۔ کمپیوٹر کا کوئی مسئلہ ہو تواسے کوئی بڑھئی حل نہیں کر سکتا۔

کوئی شخص آپ سے مشورہ طلب کرلے تواس کی غلط رہنمائی ہر گزمت کریں۔اگر آپ کواس بارے میں معلومات نہیں اچھے طریقے سے معذرت کرلیں۔اس کامشورہ آپ کے پاس امانت ہے۔کسی تیسرے فرایق کو بیر راز بتاکر اس امانت میں خیانت مت سیجئے۔سید ناحضور صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاد ہے، جس کسی سے مشورہ لیاجاتا ہے اس کوامین ہونا چاہئے۔

آدمی کیاہے،اس کے اندر جذبات کیاہیں،وہ کیوں کسی کو چاہتاہے اور کیوں اس کے اندر بیہ خواہش ہے کہ کوئی اسے بھی چاہے، بیہ سب کوئی معمّہ نہیں ہے۔ بات سید ھی اور سادی ہے کہ آدمی کے اندر جوروح کام کررہی ہے وہ اللہ تعالیٰ کی صفات سے معمور ہے۔

اللہ تعالیٰ نے جب کا ئنات تخلیق کی تواس کے اندراللہ کا پہلا وصف، محبت منتقل ہوا۔ محبت ایک ایساوصف ہے جوہر ذی روح اور غیر ذی روح میں موجود ہے اور یہی وہ وصف ہے جس کے اوپر یہ کا ئنات گردش کرر ہی ہے۔اس محبت کاذا کقہ چکھنے کے لئے کہیں مال کے دل میں اولاد کی محبت ڈال دی گئی، کہیں شمع کے لئے پروانے کو جال نثار بنادیا۔ محبت نہ ہو تو یہ ساراجہان ایک آن کے ہزارویں حصّہ میں کھنڈر بن جائے۔

محبت کی کنہ کو سمجھنے کے لئے میرے تجربے میں صرف ایک بات آئی ہے کہ آدمی صرف اللہ کے لئے اللہ کی مخلوق سے محبت کرے۔ اور بلا تفریق مذہب وملت نوع انسانی اور اللہ کی دوسری مخلوق کی خدمت کو اپنی زندگی بنالے۔ یہ نسخہ کیمیا اثر ہے، پس تجربہ شرطہے۔

حضور قلندر بابااولیاءر حمتہ اللہ علیہ کی حیاتی میں ایک بچہ میرے پاس لا یا گیاجو پولیو کا مریض تھا۔ میں نے اللہ کانام لے کراس کاعلاج شروع کردیا، جب دواداروسے افاقہ نہیں ہواتوروحانی علاج شروع کیا۔ اس میں توجہ کا طریقہ بھی آزمایا گیا مگر کئی مہینے کی کوشش کے بعد بھی کوئی فائدہ نہیں ہواتو میں بچے کوان کے والد کے ساتھ حضور قلندر بابااولیاء کے پاس لے گیا۔ عرض کیا کہ ہر قشم کاعلاج ہوچکا ہے بچے کی ٹائلیں نہیں کھاتیں۔ حضور باباصاحب نے فرمایا ENT ڈاکٹر کود کھلاؤ۔

ہم لوگ وہاں سے چلے آئے۔ لڑکے کے باپ نے بے یقینی کا اظہار کیا کہ ENT کا پولیو سے کیا تعلق ، با باصاحب نے ایسے ہی فرمادیا۔ میں نے ان سے کہا کہ آپENT کود کھادیں، آپ کا کیا حرج ہے۔ لیکن بات ان کی سمجھ میں نہیں آئی۔

ایک مجلس میں باباصاحب نے اس کیس کا تذکرہ فرمایا کہ ٹونسلز خراب ہونے سے کئی پیچیدہ بیاریاں ہوجاتی ہیں۔ مثلاً بچوں کو پولیو ہوجاتا ہے، بڑوں کے خون میں زہریلے مادے پیدا ہوجاتے ہیں، نظام ہضم خراب ہو کرالسر ہوسکتا ہے، ساعت بھی متاثر ہوجاتی





ہے، ٹونسلزایک عرصہ تک خراب رہیں تو نظر بھی کمزور ہوجاتی ہے۔ بڑوں کے جوڑوں میں درد ہونے لگتا ہے اور جوڑ منجمد ہوجاتے ہیں اور آدمی چلنے پھرنے سے معذور ہوجاتا ہے۔

کردار کے تعین کوا گر مختصر کر کے بیان کیا جائے تو طرز زندگی کی دوقدریں قائم ہوتی ہیں۔ ایک طرز وہ ہے جس میں آدمی شیطنیت سے قریب ہو کر شیطان بن جاتا ہے اور دوسری انبیاء کی طرز وہ ہے جس طرز کے اندر داخل ہو کر آدمی سرا پار حمت بن جاتا ہے اور اندیت کو اللہ تعالیٰ کے بادشاہی میں شریک ہوجاتا ہے۔ وہ تمام طرزیں جو بندے کو اللہ تعالیٰ سے دور کرتی ہیں شیطانی طرزیں ہیں اور وہ تمام طرزیں جو بندے کو اللہ تعالیٰ سے قریب کرتی ہیں پنج میرانہ طرزیں ہیں۔

شیطانی طرزیہ ہے کہ آدمی کے اوپرخوف وہراس سوار رہتا ہے۔ابیاخوف وہراس جوزندگی کے ہر مقام کو نا قابل شکست وریخت زنجیروں سے جکڑے ہوئے ہے۔ شیطانی طرزوں میں ایک بڑی قباحت بیہ ہے کہ آدمی ذہنی اور نظری طور پر اندھا ہوتا ہے وہ چند سو گزسے زیادہ کی چیز نہیں دیکھ سکتا اور یہی چیزیں اس کو در دناک عذاب میں مبتلار کھتی ہیں۔اس کے برعکس پنجیبرانہ طرزوں میں آدمی کے اوپر خوف اور غم مسلط نہیں ہوتا،وہ عدم تحفظ کے احساس سے دور رہتا ہے۔

بات وہی ہے کہ ایک طرز فکر کے آدمی دوسری طرز فکر کے آدمیوں سے ممتازر ہتے ہیں۔ شیطانی طرز فکر میں زندگی گزار نے والا بندہ انبیاء کے گروہ میں کبھی داخل نہیں ہو سکتا اور انبیاء کی طرز فکر سے آشا بندہ شیطانی گروہ میں کبھی داخل نہیں ہوتا۔ شیطانی طرز فکر میں میں ایک بڑی خراب اور لا یعنی بات بیہ ہے کہ بندہ ہر عمل اس لئے کرتا کہ اس عمل کے پیچھے کوئی نہ کوئی مقصد ہوتا ہے یعنی وہ عمل کرنے کاصلہ چاہتا ہے اور صلہ کانام اس نے ثواب رکھا ہے۔ تصوف ایسے عمل کو جس عمل کے پیچھے کاروبار ہو، جس عمل کے پیچھے کوئی ذاتی غرض وابستہ ہو، ناقص قرار دیتا ہے اور یہی انبیاء کی بھی طرز فکر ہے۔

تاریکیوں سے نکلنے، حزن وملال کی زندگی سے آزاد ہونے، اقوام عالم میں مقتدر ہونے، دل ودماغ کوانوار الٰہیہ کانشیمن بنانے اور نظام ربوبیت و خالقیت کو سجھنے کے لئے صحیفہ کا نئات کے ذریے ذریے کا مطالعہ امر لازم ہے۔اللہ کا قانون ہمہ گیرہے، سب کے لئے ہے۔ جس طرح ہر آدمی متعین فار مولے سے کوئی چیز بنالیتا ہے اسی طرح صحیفہ ہدایت میں غور وفکر کرکے اپنے لئے ایک منزل متعین کرلیتا ہے۔

افسوس! مسلمان کے اندر سے غور و فکر کا پیٹر ن نکل گیاہے ، سوخت ہو گیاہے۔ مسلمان کو ذہنی ، شعوری ، فکری اور اساسی بنیاد پر الیں راہ پر چلنے پر مجبور کر دیا گیاہے جہال فکر و تدبیر کا دم گھٹ جاتا ہے۔ ایک مخصوص طبقہ نے ناہموار ، ناکام اور نامراد راستے پر مسلمان کو اس لئے ڈال دیاہے کہ اس طبقہ کی اجارہ داری قائم رہے۔ صحیفہُ آسانی ہمیں زمین کے اندر بھرے ہوئے خزانوں اور سمندر کے اندر موجود دولت سے فائدہ اٹھانے کی ترغیب دیتا ہے ، تھم دیتا ہے۔





گر ہم نے اپنے دلوں کو زنگ آلود کرلیا ہے۔ کان بند کر لئے ہیں اور آئکھوں پر دبیز پردے ڈال لئے ہیں اور اس طرح وہ قوم جو تسخیر کا نئات کے فار مولوں کی امین بنی تھی، تہی دست اور مفلوک الحال بن گئی ہے۔

سور ۃ الغاشیۃ میں ہے کہ کیا یہ لوگ غور نہیں کرتے کہ اونٹ کی تخلیق کیسے ہوئی۔ آسان کیو نکر مرتفع کیا گیا۔ پہاڑ کیسے نصب کئے گئے اور زمین کیو نکر بچھ گئے۔اے رسول!اعمال الٰہی کی ایمان افر وز داستان ان کوسنا کہ بیہ تیر افرض ہے۔

علم کی در جہ بندی کی جائے تو ہمیں تین حقیقوں کاادراک ہوتاہے

ا۔ سورس آف انفار میشن سورس آف انفار ملیشن کہال ہے۔

۲۔ انفار ملیشن انفار ملیشن کیاہے۔

سو مظاہر ہانفار ملیشن مظاہرات میں کیسے تبدیل ہوتی ہے۔

انبياء عليهم السلام كي تعليمات كالمحور تين حقيقي دائرے ہيں

ا ـ شرك سے انكار ، توحيد كاا ثبات ـ

۲۔ نفس کی اصلاح۔

س\_آخرت کی یاد دہانی۔

ہرپیداہونے والابحیہ جبوہ بالغ اور باشعور ہوتاہے پیر ضرور سوچتاہے کہ

ا۔ پیداہونے سے پہلے میں کہاں تھا۔

۲\_ پیدا کیوں ہوا۔

سر مرنے کے بعد کون سی دنیامیں جاناہے۔

اس معمہ کو سلجھانے کے لئے عقیدہ کی ضرورت پیش آتی ہے اور جب صحیح عقیدہ زیر بحث آتا ہے تو پیغیبروں کا علم سیکھنااوراس پر عمل کرناضروری ہے اور پیغیبروں کے علم سیکھنے کاواحداور مؤثر ذریعہ قرآن ہے۔





جب ہم آدم کا ذکر کرتے ہیں تو دراصل آدم کی صفات کا تذکرہ کرتے ہیں اور آدم کی صفات علم کے علاوہ کچھ نہیں ہیں۔ آدم کے پاس علم کاوہ ور ثذہ ہے جو کا نئات کے خالق اور مالک نے آدم کو منتقل کیا ہے۔ آدم کے اندر تین علوم کام کررہے ہیں

اله محدود علم كاسورس

۲\_لا محد ود علم

سر محدود علم

محدود علم میں مسلسل درجہ بندی لا محدود علم کی طرف رہنمائی کرتی ہے اور لا محدود علم کا حصول لا محدود سورس کاعلم ہے۔

محدود علم د نیاکے مظاہرات ہیں

لا محدود علم کا ئنات کی حقیقت ہے

علم کے سورس کاعلم کائنات پر حکمر انی ہے

دشمنوں کی فتنہ انگیزی اور ظلم وستم سے گھبر اکر ہے ہمت، بزدل اور پریثان ہو کر بے رحموں کے سامنے سرنگوں ہو کر اپنے قومی و قار کو داغد ارکر نادراصل احساس کمتری اور خود کو ذلیل کرنے کی علامت ہے۔اس کمزوری کا کھوج لگائیئے کہ آپ کے دشمن میں آپ پرستم ڈھانے اور آپ کے ملی تشخص کو پائمال کرنے کی جرائت کیوں ہوئی۔

حضور صلی الله علیه وسلم نے اس کی دووجہیں بتائی ہیں

ا۔مسلمان دنیاسے محبت کرنے لگیں گے۔

۲۔موت ان کے اوپر خوف بن کر چھائے گی۔

کیااتباع سنّت یہی ہے کہ ہم کر سی اور میز پر کھانا کھانے سے پر ہیز کریں کیونکہ بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسانہیں کیا۔ لیکن کبھی ہولے سے اس بات کاخیال بھی نہ آئے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی غذا کیا تھی اور جو پچھ تھی وہ کس وجہ سے تھی۔ چہچے کے استعال سے پر ہیز مگر کھانالذیذ سے لذیذ تر کھانا، کھانا حلق تک ٹھونس کر کھانالور اپنے بھائیوں اور فاقہ زدوں سے ایسی لاپر واہی اور بہتا کی جہ ہم نمازی کر تناکہ جیسے ان کاز مین پر وجود ہی نہیں ہے۔ پائنچ ٹخنوں سے ذرا نیچے ہو جائیں تو گناہ کبیرہ، لیکن اگر لباس کبر و نخوت ، ریااور نمائش کا ذریعہ بن جائے تو کوئی اعتراض نہیں۔ یہ کونسا اسلام ہے کہ ہم نمازیں قائم کریں مگر برائیوں سے باز نہ آئیں ، ریااور نمائش کا ذریعہ بن جائے تو کوئی اعتراض نہیں۔ یہ کونسا اسلام ہے کہ ہم نمازیں قائم کریں مگر برائیوں سے باز نہ آئیں





۔روزے رکھیں مگر صبر کے بجائے حرص وہوس، غصہ اور بد مزاجی کا مظاہر کریں۔جب کہ رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیم ہمیں بتاتی ہے کہ کسی بندے کی ایک بارغیبت کرنے سے روزہ، نماز اور وضوسب کچھ فاسد ہو جاتا ہے۔

ابوہریرہ سے روایت ہے کہ لوگوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا کہ مشر کین کے لئے بددعا تیجئے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں براچاہنے کے لئے نہیں آیا۔ مجھے اللہ تعالی نے رحمت بناکر بھیجا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا اخلاق حسنہ یہ تھا کہ مدینہ میں لوگ اکثر صبح ہی صبح پانی لے کر آپ کی خدمت میں حاضر ہوجاتے تھے تاکہ آپ اس میں برکت کے لئے ہاتھ ڈال دیں۔ کتنی ہی زیادہ سردی کیوں نہ ہو، آپ لوگوں کو مایوس نہیں فرماتے تھے اور پانی میں ہاتھ ڈال دیتے تھے۔

میرے دوستو! اللہ بڑار جیم ہے بڑا کریم ہے معاف کرنے والا ہے۔ مگر دانستہ غلطیاں ، نا قابل معافی جرم ہیں۔ محض اتباع سنّت کے بڑے دعوؤں سے پچھ نہیں بنتا۔ اخلاق نبوی صلی اللہ علیہ وسلم اختیار کرنے میں اگر صداقت اور خلوص نہ ہو تو یہ سب ریااور دکھاوا ہے۔ یادر کھیں! حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مجموعی زندگی میں سے چنداعمال کو اختیار کرکے اتباع سنّت کا دعویٰ کرنے والوں کو اللہ کبھی معاف نہیں کرے گا۔

اولیاءاللہ جب اس دنیا سے پردہ کرتے ہیں اور اپنی قبروں میں جاسوتے ہیں توزندگی کی طرح عوام کار جوع ان کی طرف بر قرار رہتا ہے۔ لوگ ان کی قبور پر اس لئے جاتے ہیں کہ انہیں وہاں سکون ماتا ہے اور ان بزرگوں سے روحانی رشتہ کی بنیاد پر ان کا تعلق اللہ سے قائم ہوتا ہے۔ جہاں تک منت مر ادوں اور دعاؤں کا تعلق ہے اگر کوئی شخص اس لئے دعا کرتا ہے کہ صاحب مزار نعوذ باللہ خدائی درجہ پر فائز ہے تو یہ شرک ہے لیکن کوئی صاحب اگر ان بزرگوں کی روحوں کے واسطہ سے اللہ تعالی کے حضور دعا کرتے ہیں خدائی درجہ پر فائز ہے تو یہ شرک ہے لیکن کوئی صاحب اگر ان بزرگوں کی روحوں کے واسطہ سے اللہ تعالی کے حضور دعا کرتے ہیں خدائی درجہ پر فائز ہے تو یہ شرک ہے لیکن کوئی صاحب اگر ان بزرگوں کی روحوں کے واسطہ سے اللہ تعالی کے حضور دعا کرتے ہیں قائم رہتے ہیں تو یہ ایک انسانی ضرورت ہے ، انبیاء ، اللہ کے دوست اور شہداء کے اجسام بدستور قائم رہتے ہیں۔ ان کی ارواح متحرک اور فعال رہتی ہیں۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نهایت اجتمام کے ساتھ قبرستان تشریف لے جاتے تھے۔وہاں قیام فرماتے تھے اور فرماتے تھے،السلام علیم یااہل القبور۔حضور تاجدار مدینہ صلی الله علیه وسلم کابیہ بھی ارشاد عالی مقام ہے کہ جب تم قبرستان جاؤ توسلام کرواور قبر میں رہنے والے تمہارے سلام کاجواب دیتے ہیں لیکن تم نہیں سنتے۔

صاحب حال اور کشف القبور والے حضرات اس سے انچھی طرح واقف ہیں اور یہ بات ان کے مشاہدہ میں ہے کہ دنیا سے جانے والا ہر شخص اعراف میں رہتا ہے اور وہاں اس دنیا کی طرح زندگی گزار تاہے۔ وہاں کے لوگ اپنے رشتہ داروں سے ملنے آتے ہیں اور ان کے لئے اللہ سے دعائیں کرتے ہیں۔





حضرت مولانااشرف علی تھانوی ایک روز حضرت حافظ ضامن شہید کی قبر پر فاتحہ پڑھنے کھڑے ہوئے تو گھبر اکر ہاتھ حچھوڑ دیئے ۔مریدین نے یوچھا، حضرت جی!

کیا ہوا۔ حضرت نے فرمایا، حضرت حافظ صاحب نے مجھے ڈانٹ دیااور کہا چل جاکسی مردے کی قبر پر جاکر فاتحہ پڑھ۔

حضرت سلطان الهندغريب نوازر حمته الله عليه نے حضرت داتا گنج بخش رحمته الله عليه کے مزار مبارک پر چله کیااور فرمایا

تنج بخش فيض عالم مظهر نور خدا

ناقصال رابير كامل كاملال راربنما

جب ہم موت اور زندگی کا موازنہ کرتے ہیں تو یہ بات ہمارے سامنے کی ہے کہ جسم انسانی کی ہر حرکت روح کے تابع ہے۔روح جب تک جسم کو سنجالے رکھتی ہے جسم میں حرکت رہتی ہے اور جب روح جسم سے رشتہ توڑ لیتی ہے تو جسم ناکارہ ہوجاتا ہے۔مطلب یہ ہوا کہ گوشت پوست کے جسم کی اپنی کوئی حرکت نہیں ہے۔ حرکت تابع ہے روح کے ، آدمی مر جاتا ہے توروح قائم رہتی ہے۔روح سنتی ہے روح بولتی ہے ،روح محسوس کرتی ہے۔روح اپنے اور غیر وں کو پہچا نتی ہے۔ جب ہم کسی اولیاء اللہ کے مزار پر حاضر ہوتے ہیں تو دراصل ولی کی روح کی خدمت میں حاضر ہوتے ہیں۔

روح چونکہ مرتی نہیں ہے، صرف اتنی تبدیلی ہو جاتی ہے کہ روح نے گوشت کے عارضی جسم سے اپنار شتہ منقطع کر لیا ہے۔ کس مزاریا قبرستان میں حاضر ہو کر ہم روحوں کو سلام کرتے ہیں اور بزرگوں کی روحوں سے اپنے لئے دعاکراتے ہیں۔ تجربہ یہ ہے کہ روحیں نوع انسانی کے رشتہ کے تعلق کی بناء پر اللہ تعالی کے حضور دعاکرتی ہیں اور دعائیں قبول ہوتی ہیں۔اللہ تعالی کاار شاد ہے، مجھ سے دعامانگو میں قبول کروں گا۔ گوشت پوست کے جسم کے ساتھ رہتے ہوئے روح دعامانگے یا گوشت پوست سے آزاد ہو کر نور سے معمور روح دعامانگے اللہ تعالی اپنے وعدہ کے مطابق قبول فرماتے ہیں۔

حضرت امام ابو حنیفہ کپڑے کے بڑے سودا گرتھے۔ایک روز منتی نے آکر اطلاع دی کہ کپڑے سے بھر اہواجہاز سمندر میں غرق ہوگیا ہے۔امام ابو حنیفہ نے ذراسی دیر دل میں جھانکااور کہاالحمد للد ،اللہ کاشکر ہے۔ کچھ دنوں کے بعد منتی نے بتلایا کہ ڈو بنے والا جہاز کوئی دوسرا جہاز تھا۔ ہمارا جہاز ساحل پر لنگر انداز ہو گیا ہے اور جہاز پر لداہوامال نفع بخش ثابت ہوا ہے۔حضرت نے پھر گردن جھکائی اور کہاالحمد للد ،اللہ کاشکر ہے۔ مجلس میں کسی نے سوال کیا، یا حضرت! نفع ہونے کی صورت میں شکر کر ناتو سمجھ میں آتا ہے لیکن نقصان کے اوپر شکر کرنے میں کیا حکمت ہے۔حضرت نے کہا، میں نے دونوں مرتبہ اپنے دل میں دیکھا، نقصان ہونے کاکوئی





غم نہیں ہوااور نفع ہو جانے سے میر ہےاندر کوئی بڑائی یا کبر پیدا نہیں ہوا۔ دونوں حالتوں میں یہی بات سمجھ میں آئی کہ اللہ کامال تھا ،اس نے چاہاتو نقصان ہو گیا،اس نے چاہاتو نفع ہو گیا۔ نفع ہو یانقصان دونوں صور توں میں مال وزر سے ہمار ارشتہ عارض ہے۔

انسانی زندگی ایک ایسام عمہ ہے جس کو جس قدر الجھادیا جائے وہ الجھ جاتا ہے اور جب اس کو سلجھانے کی کوشش کی جاتی ہے تو وہ سلجھ جاتا ہے۔ خیالات کے تانے بانے پر بنی ہوئی زندگی ایک طلسماتی زندگی ہے۔ کوئی خیال ہمارے لئے مسرت کے جذبات فراہم کرتا ہے اور دو سراکوئی خیال ہمیں آزر دگی ، پریشانی اور ٹینشن کے جذباتی سمندر میں دھکیل دیتا ہے۔ خیال اگرایک دائرے سے باہر نہ آئے اور دائرے کے اندر محدود ہو جائے تو یہ محدودیت انسان کو نفسیاتی مریض بنادیتی ہے۔ نفسیاتی مرض سوچنے اور سبجھنے کی صلاحیت کو داغد ارکر دیتا ہے، ایسے مریض کے اوپر عدم تحفظ کا احساس مسلط ہو جاتا ہے۔ طبقی نقطۂ نگاہ سے ایساآدمی مالیخولیا کامریض ہو تا ہے۔ خیال میں اینی ذات شامل ہو اور ذات میں انفرادی سوچ کے علاوہ اجتماعیت نہ ہو تو آدمی مینٹل کیس ہو جاتا ہے۔

اس کے برعکس خیال کسی ایک نقطہ کو اپنی مرکزیت بنالے اور اناکی حدود میں محدود نہ ہو توشعور، لاشعور کی طرف متوجہ ہو جاتا ہے ۔ جیسے جیسے شعور کی حواس لاشعور کی حواس سے ردوبدل ہوتے ہیں، ذہنی سکت میں اضافہ ہوتار ہتا ہے۔ بیشار مومن افراد کا تجربہ ہے کہ شام، سویرے، دوپہر، رات، بیداری اور خواب میں ایک ذات کی مرکزیت ان کے لئے کامل اطمینان و سکون کا باعث بنتی ہے۔ یکتا، واحد اور تخلیق کرنے والی ہستی کے قرب کا احساس ایسے لوگوں کے لئے جائے پناہ بن جاتا ہے اور انا کے اندر ایسی لہریں موجزن ہوتی رہتی ہیں کہ ان کے اندر سے عدم تحفظ کا احساس ختم ہو جاتا ہے۔ ایسا بندہ ایسی کیفیات سے آشا ہو جاتا ہے جن کیفیات میں نقصان اور نفح دونوں کے لئے خوشی خوشی آمادہ رہتا ہے۔

مال وزراس گئے ہے کہ آدمی اس کو استعال کر کے اپنے گئے راحت و آسائش کا سامان بنائے۔اس گئے نہیں کہ آدمی مال وزر کی کو دلدل میں کھنٹی جائے۔ موجودہ وزمانے کی روش یہ ہے کہ آدمی مال وزر کو نہیں کھارہا ہے ،مال وزر آدمی کو کھارہا ہے۔ مومن جب مشاہداتی قوت ہے آراستہ ہو جاتا ہے اور وہ یہ جان لیتا ہے کہ و نیا ہمارے لئے بنائی گئی ہے ہم و نیا کے لئے نہیں بنائے گئے تو اس کا نتیجہ یہ نکاتا ہے باطن میں شانتی، آئند، سکون قلب، استغناء، تو کل، تسلیم ورضا، صبر، قوت برداشت اور کیف و سرور کی ایک جنت قائم ہو جاتی ہے۔ غم آمیز پریشان کن کوئی خیال آبھی جاتا ہے تو آناقانا جنت کا نوشگوارماحول آبھوں میں گھوم جاتا ہے۔ خدا کے حضور حاضر ہونے کا احساس مشاہداتی مومن کے اندرامن و حفاظت ، ایقان اور خود سپر دگی کی کیفیت پیدا کردیتا ہے۔ اس کیفیت کے طاری ہونے کے بعد اعصافی کشاکش اور دماغی کشکش سے نجات مل جاتی ہے۔ اضطراب و بے چینی دم تو ڈ دیتی ہے۔ اس کیفیت کے طاری ہونے کے بعد اعصافی کشاکش اور دو قناعت کا عضر غالب ہو جاتا ہے۔ اسے اور اس کے آس توڑد یتی ہے۔ طبیعت کا بیچ و تاب محو ہو جاتا ہے۔ اس کے مزاج میں صبر و قناعت کا عضر غالب ہو جاتا ہے۔ اسے اور اس کے آس پاس رہنے والے لوگوں کو یہ لیقین ہوتا ہے کہ خدا جو بچھ کرتا ہے اچھا ہی کرتا ہے۔ یہ سب ہونے کے لئے ضروری ہے کہ ہمارے پاس رہنے والے لوگوں کو یہ لیقین ہوتا ہے کہ خدا جو بچھ کرتا ہے اچھا ہی کرتا ہے۔ یہ سب ہونے کے لئے ضروری ہے کہ ہمارے پاس رہنے والے لوگوں کو یہ لیقین ہوتا ہے کہ خدا جو بچھ کرتا ہے اچھا ہی کرتا ہے۔ یہ سب ہونے کے لئے ضروری ہے کہ ہمارے





www.ksars.or

اندر د نیاوی اور مفروضہ حواس کی ماور ائی شعور کی رہنمائی میں ترتیب اور اعتدال کے ساتھ حرکت ہواور جب ایسا ہو جاتا ہے توزندگی پاکیزگی کی طرف متوجہ ہو جاتی ہے۔

کون نہیں جانتا کہ عرق گلاب کی بوتل میں اگر مٹی کے تیل کے چند قطرے ملادئے جائیں تو گلاب کی خوشبو کادم گھٹ جاتا ہے،اس کے اوپر موت وارد ہو جاتی ہے اور خوشبواپنا باطن سمیٹ کر روشنی اور ہوا میں تحلیل ہو جاتی ہے۔ جسم (گلاب کا پانی)رہ جاتا ہے۔ ۔ باطن، شامہ حواس سے نیست ہو جاتا ہے۔

کوئی انسان اپنے مشاغل کو دنیاوی اعتدال کے ساتھ روحانی جذبے کے تحت مغلوب کر دیتا ہے (ختم نہیں) تو روحانی دنیا، روحانی زندگی، روحانی جذبات واحساسات میں تلاطم پیدا ہو جاتا ہے اور بیہ تلاطم موجوں کی شکل میں جب انسان کے اندر بہتے ہوئے علمی سمندر کے ساحل کو چھوتی ہیں تو دل کا کنول کھل جاتا ہے۔ کنول کے اندر روشن قند بل کا نور عالمین میں پھیلتا ہے تو آدم کی اولاد آدم، آدم کی سعید اولاد انسان، اٹھارہ ہزار عالمین، اٹھارہ ہزار عالمین میں ایک لاکھ چوالیس ہزار نظام شمسی میں اٹھارہ لاکھ بہتر ہزار سیارے (دنیائیں) دیکھ لیتا ہے۔ پاکیزگ کے اس راتے پر پہلا قدم جوئے شیر لانے کے برابر ہے لیکن جب آدم زاد اس راتے رسلام مستقیم) پر ایک قدم اٹھادیتا ہے تو راستہ خود دس قدم سمٹ جاتا ہے اور جب بید راستہ پیروں سے مانوس ہو جاتا ہے تو راستہ خود دس قدم سمٹ جاتا ہے اور جب بید راستہ پیروں کی مانوس ہو جاتا ہے تو سے کا بناہوامادی جسم ) گشش نقل سے آزاد ہو جاتا ہے۔ محد ودیت لا محد ودوسعتوں میں پرواز کرتی ہوئی ابعادد نیا سے اس پار اپنار وحانی وجود دیکھ لیتی ہے۔ اللہ تعالی کی تخلیق میں نوع انسانی وہ مخلوق ہے اور اللہ کی ان نعموں کی حامل ہے جن کے سے اس پار اپنار وحانی وجود دیکھ لیتی ہے۔ اللہ تعالی کی تخلیق میں نوع انسانی وہ مخلوق ہے اور اللہ کی ان نعموں کی حامل ہو جن کے مطابق جب کوئی قوم صراط مستقیم سے تو ہوں تھی جب کوئی تھی ہوئی گئی ہے۔

یہ دنیاایک امتحان گاہ ہے۔ یہاں ہر شخص دانستہ یا نادانستہ امتحان میں مصروف ہے، مقصد یہ ہے کہ آدمی امتحان میں کامیاب ہو کر زندگی کا کوئی رخ متعین کرے۔ کوئی دولت مندہے، کوئی غریب و نادار اور بیارہے اور کوئی ایسا بھی ہے جس کے ذہن میں بزرگوں اور ماں باپ کی عزت و تو قیر نہیں، یہ سب با تیں امتحان کا درجہ رکھتی ہیں۔ کائنات دور خوں پر سفر کررہی ہے، ایک رخ سے دوسرا رخ ایک مرحلہ ہے دوسرا کی مرحلہ ہے دوسرے مرحلہ میں قدم رکھنا امتحان ہے۔

آپ ذرااس بچے کا تصور تو سیجئے جو کمرہ امتحان میں بیٹھ کر جب پرچہ سامنے آئے تو بجائے پرچہ حل کرنے کے رونا شروع کردے، فریاد کرنے گے اوراحتجاج کرے کہ میر اامتحان کیوں لیاجار ہاہے۔ نشوہ نمااور انسانیت کی فلاح وتر قی امتحان میں مرحلہ وار کامیابی کے بغیر ممکن نہیں ہے۔آگ اور تپش کے بھٹیوں سے گزر کر ہی سونا کندن بنتا ہے۔نوع انسانی ان بھٹیوں سے نہ گزری ہوتی تولوگ آج بھی غاروں کے مکیں ہوتے۔کوئی مسئلہ اس وقت تک قابل حل نہیں ہے جب تک صاحب مسئلہ خود اس مسئلے کو





حل کرنے پر آمادہ نہ ہو۔ساری دعائیں ،وظیفے صرف ایک ہی کام انجام دیتی ہیں وہ بیہ کہ سائل بیار ہویاپریشان حال اس کے اندر قوت ارادی میں اضافہ ہوتا کہ وہ مسائل ومعاملات کی بھول تھلیوں سے نکل کر ذہنی کیسوئی حاصل کرلے۔

د نیامیں جتنے عظیم لوگ پیدا ہوئے وہ بھی کسی نہ کسی مسئلے سے دو چار رہے ہیں لیکن وہ اس نقطہ سے باخبر ہوتے ہیں کہ مسائل اس وقت تک مسائل ہیں جب تک انسان ذہنی یکسوئی اور سکون کی زندگی سے ناآشا ہے۔ان لوگوں کے اوپر سے مسائل و تکالیف کی گرفت ٹوٹ جاتی ہے جو اللہ کی مخلوق کی خدمت کے جو نادار ہے، ضرورت مند ہے، چرد کیکھئے کہ آپ کو کتناسکون ماتا ہے۔دوسروں کی مدد کر نااور ان کے کام آناانسانیت کی معراج ہے اور یہی وہ مشن ہے جس کو عام کرنے لئے اللہ نے ایک لاکھ چو ہیں ہزار پیغیر بھیجے ہیں۔ جن کا پیغام ہے،اللہ تعالی نے انسان کو اپنا مثل بنایا اور انسانیت کی خدمت ہے۔

جب سے ہوش سنجالا ہے ہم دیکھ رہے ہیں کہ ہم صرف دعاؤں کے ذریعے اپنے مسائل حل کرنے کوشش کرتے ہیں۔ہم عمومی دعائیں بھی مانگتے ہیں۔ آدھی صدی سے زیادہ کا زمانہ ہمارے سامنے ہے۔ہم نے من حیث القوم کافروں کے دعائیں اور خصوصی دعائیں بھی مانگتے ہیں۔ آدھی صدی سے زیادہ کا زمانہ ہمارے سامنے ہے۔ہم نے من حیث القوم کافروں کے اوپر فتح وکا مرانی کی کوئی دعا قبول ہوتے نہیں دیکھی ، آخر ایسا کیوں ہے۔ایسا کیوں ہورہا ہے اور وہ قوم جس سے قدرت نے فتح و نصرت کا وعدہ کیا تھا آج زمین پر بوجھ کیوں بن گئی ہے۔ فتح و نصرت اور کا مرانی کی بشارت حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دی تھی اور حصول نصرت کا داستہ بھی متعین کر دیا تھا۔

کیوں ہم نے اپنے دلوں پر مہریں لگالی ہیں اور کیوں ہم نے اپنی آنکھوں پر دبیز پردے ڈال لئے ہیں۔ہم یہ کیوں نہیں دیکھتے کہ باعث تخلیق کا کنات صلی اللہ علیہ وسلم نے عمل کے ساتھ دعاؤں کاسہارالیا ہے۔مکہ کی زندگی میں دعااور عمل ساتھ ساتھ قائم رہے ہیں۔

عمل کے بغیر اگر دعاؤں سے کام ہو جاتے تو مکہ سے مدینہ کی طرف ہجرت کی کیاضر ورت تھی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا دندان مبارک کیوں شہید ہوا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ سے مکہ کی طرف فوج کشی کیوں کی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے شہری زندگی سے قطع تعلق کیوں منظور فرمایا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت پاک ہمیں بتاتی ہے کہ حاصل کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی عمل اور تدبیر کو ہاتھ سے نہیں چھوڑا۔ تدبیر اور عمل کے شبت نتائج کے لئے دعائیں کیں۔

عمل کے بغیر دعاایک ایسا جسم ہے جس میں روح نہیں ہے اور جب جسم میں سے روح نکل جاتی ہے تواس کی حیثیت ایک لاش کی ہوتی ہے جو کسی کام نہیں آتی۔اسی طرح وہ دعاجس کے پیچھے عمل نہیں ہوتا قوموں کے لئے ادبار بن جاتی ہے۔





تخلیق کاراز ہیہ ہے کہ عمل بجائے خود تخلیق ہے۔ ہم اپنی معاش کے لئے دھوپ کی تپش میں سر گردال رہتے ہیں اور سر دی کی بخ بستہ راتوں میں اپنی نیندیں خراب کرتے ہیں۔افٹرائش نسل کے لئے شادیاں کرتے ہیں۔زندگی کے ان سب ہنگاموں کی کیا ضرورت ہے۔کسان کو کیاضرورت پڑی ہے کہ زمین کے سینے کوچیر کراس سے غذائی ضروریات پوری کرے۔

دھوپ کی تمازت اور ژالہ باری سے بیچنے کے لئے آخر ہم مکان کیوں بناتے ہیں۔جب عمل کے بغیر دعاسے ہر کام ہو سکتا ہے تو ہم زندگی سے متعلق معاملات میں جدوجہد اور کوشش کرنے کے بجائے مانگ لیا کریں۔ یااللہ! ہمیں اولاد دے، یااللہ! ہمارا مکان بنادے ، یااللہ! ہم سے محنت مزدوری نہیں ہوتی، ہمارے منہ میں روٹی کے لقے ڈال دے۔ آخریہ کس قشم کا مذاق ہے کہ جب انفرادی زندگی ذریبیش ہوتی ہے تو ہمارا عضو عضو مصروف عمل ہو جاتا ہے اور جب اجتماعی زندگی دریبیش ہوتی ہے تو ہما دعا کے لئے ہماتے ہیں۔اگر صرف دعا ہی سے کافر جہنم رسید ہو جاتے تو جہاد کس لئے فرض کیا گیا۔

یاد رکھئے! جو لوگ صرف دعائیں کراتے ہیں اور دعاؤں کے ساتھ عملی اقدامات کا مظاہرہ نہیں کرتے وہ ہر گز قوم کے دوست نہیں۔ بزعم خودیہ وہ نادان دوست ہیں جن کی تدبیریں ہمیشہ رسوااور ذلیل کرتی ہیں۔ کون نہیں جانتا کہ بے عملی قوم کاشیر ازہ بھیر دیتی ہے اور ہر فر داپنی ذات میں بند ہو جاتا ہے۔ بے عمل بندہ اللہ تعالی کی نافر مانی کا مر تکب بھی ہوتا ہے اور اس کے ہاتھ سے اللہ کی رسی چھوٹ جاتی ہے اور سیسہ پلائی قومی دیوار میں دراڑیں پڑ جاتی ہیں۔ عمل سے جی چرانے والی قومیں ناکارہ، مفلوج اور مغضوب بن حاتی ہیں۔

ہے عمل قومیں غلام بن جاتی ہیں۔جب سے عمل کو ترک کیا گیاہے اور صرف دعاؤں کاسہار الینا شروع کیا گیاہے ، قوم سے نور نکل گیاہے اور نارنے اسے اپنالقمہ ترسمجھ لیاہے۔خالق کا ئنات نے اس کا ئنات کو متحرک اور فعال بنایاہے۔

اللہ کے فرسادہ پنجیبر وں اور اس راہ پر چلنے والے تمام اولیاء اللہ نے ہمیشہ عمل کی تلقین کی ہے اور بے عملی سے اجتناب کی نصیحت کی ہے۔ آدمی اپنی کو ششوں اور متعین طریقوں پر مشقیں کرنے کے بعد اس قابل بن جاتا ہے کہ وہ اپنے ارادے اور اختیار سے خرق عادت کا اظہار کرسکے۔ اگر کسی بندے میں اللہ تعالیٰ کی ذات سے تعلق پیدا نہیں ہوا ہے اور اس کے اندر استغناء کی قوتیں نہیں ابھریں تواس سے جو خرق عادت صادر ہوگی وہ استدراج ہے ، جادو ہے۔ مذہبی عبادت کا بھی یہی قانون ہے۔ مذہب نے جو عباد تیں فرض کردی ہیں ان فرائض کی ادائیگی میں اگر بندے کا ذہن اللہ تعالیٰ کے ساتھ وابستہ ہے تو یہ عبادت ہے ورنہ یہ عبادت نہیں فرض کردی ہیں ان فرائض کی ادائیگی میں اگر بندے کا ذہن اللہ تعالیٰ سے ساتھ وابستہ ہے تو یہ عباد تہ ہے کہ ان فرائض کی ادائیگی نہیں ہوگی کی ادائیگی نہیں ہوگی اور نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ یقین قائم نہ ہو تو یہ فرض کی ادائیگی نہیں ہوگی اور بندہ مالا آخر نقصان اور خیارے میں ہوگا۔





ضروریات کے واحد کفیل اللہ تعالیٰ ہیں۔اللہ تعالیٰ نے وعدہ کیاہے کہ ہم رازق ہیں۔وہ بہر حال رزق پہنچاتے ہیں اور اللہ کے وہ کارندے جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فی الارض خلیفہ کہاہے اس بات پر کاربند ہیں کہ وہ مخلوق کو زندہ رکھنے کے لئے وسائل فراہم کریں۔

بہت عجیب بات ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی مرضی سے پیدا کرتے ہیں، جب تک وہ چاہتے ہیں آد می زندہ رہتا ہے اور جب وہ نہیں چاہتے تو آد می سینڈ کے ہزار ویں جھے میں بھی زندہ نہیں رہ سکتا لیکن آد می یہ سمجھ رہا ہے کہ میں اپنے اختیار سے زندہ ہوں۔معاشی سلسلہ میرے اپنے اختیار سے قائم ہے۔

اسی سلسلہ میں ایک مرتبہ حضور قلندر بابااولیاء نے فرمایا، کسان جب کھیتی کا ثباہ تو جھاڑو سے ایک ایک دانہ سمیٹ لیتا ہے اور جو دانے خراب ہوجاتے ہیں یا گھن کھائے ہوئے ہوئے ہیں ان کو بھی اکھٹا کرکے جانوروں کے آگے ڈال دیتا ہے۔ جس زمین پر گیہوں بالوں سے علیحدہ کرکے صاف کیا جاتا ہے وہاں اگر آپ تلاش کریں مشکل سے چنددانے نظر آئیں گے لیکن جب ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی مخلوق پر ندے اربوں اور کھر بول کی تعداد میں دانہ چگتے ہیں۔ ان کی غذا ہی دانہ ہے تو یہ معمہ حل نہیں ہوتا کہ کسان تو ایک دانہ نہیں چھوڑ تا، ان پر ندوں کے لئے کوئی مخصوص کاشت نہیں ہوتی پھر یہ پر ندے کہاں سے کھاتے ہیں۔ حضور قلندر بابا اولیاء نے فرمایا کہ قانون یہ ہے کہ پر ندوں کا غول جب زمین پر اس ارادے سے اترتا ہے کہ ہمیں یہاں دانہ چگنا ہے ، اس سے پہلے کے ان کے پنجے زمین پر لگیں قدرت وہاں دانہ پیدا کر دیتی ہے۔ اگر پر ندوں کی غذا کا دار و مدار حضرت انسان یعنی کسان پر ہوتا تو سارے پر ندے بھوک سے مرجاتے۔

دوسری مثال حضور باباصاحب نے بیدار شاد فرمائی کہ چوپائے بہر حال انسانوں سے بہت بڑی تعداد میں زمین پر موجود ہیں۔بظاہر وہ زمین پراگی ہوئی گھاس کھاتے ہیں، در ختوں کے پیتے چرتے ہیں لیکن جس مقدار میں گھاس اور در ختوں کے پیتے کھاتے ہیں زمین پر کوئی در خت نہیں رہناچاہئے۔

قدرت ان کی غذا کی کفایت پوری کرنے کے لئے اتنی بھاری تعداد میں درخت اور گھاس پیدا کرتی ہے کہ چرندے سیر ہو کر کھاتے رہتے ہیں۔ گھاس اور پتوں میں کمی واقع نہیں ہوتی، یہ ان درختوں اور گھاس کا تذکرہ ہے جس میں انسان کا کوئی تصرف نہیں ہے قدرت اپنی مرضی سے پیدا کرتی ہے۔ اپنی مرضی سے درختوں کی پرورش کرتی ہے اور اپنی مرضی سے انہیں سرسبز وشاداب





ر کھتی ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کی نشانیاں ہیں جوز مین پر پھیلی ہوئی ہیں۔ ہر انسان کی زندگی میں دوچار واقعات ایسے ضرور پیش آتے ہیں جن کی وہ کوئی عملی، عقلی، سائنسی توجیہہ پیش نہیں کر سکتا۔ انہونی باتیں ہوتی رہتی ہیں، آدمی اتفاق کہہ کر گزر تار ہتا ہے حالا نکہ کا ئنات میں کسی اتفاق، کسی حادثہ کو کوئی دخل نہیں ہے۔

استغناءاور یقین میں جو بنیادی باتیں ہیں وہ یہ ہیں کہ انسانی زندگی میں ایسے واقعات پے در پے صادر ہوتے ہیں جن واقعات کی وہ کوئی توجیہہ پیش نہ کر سکےاور نہ ہی ان واقعات کے صدور میں اسکی کوئی عملی جدوجہداور کوشش شامل ہو۔

غور طلب بات ہے کہ ماں کے پیٹ میں بچہ غذاحاصل کرتاہے اور اس غذاہے مسلسل اور متواتر اعتدال کے ساتھ توازن کے ساتھ کور طلب بات ہے کہ ماں ، اس ذریعے کو بھی غذا پہنچانے میں پرورش پاتا ہے۔ یہاں یہ بات بھی عجیب ہے کہ بچے کو غذا پہنچانے کا جو ذریعہ ہے یعنی ماں ، اس ذریعے کو بھی غذا پہنچانے میں کوئی ذاتی اختیار حاصل نہیں ہے۔ بچے کی پیدائش کے بعد بچے کو غذا فراہم کرنے کا طریقہ یکسر بدل جاتا ہے۔ وہی خون جو بچے کو ماں کے پیٹ میں بہترین غذا کے پیٹ میں براہ راست منتقل ہورہا ہے اب دوسر اصاف شفاف طریقہ اختیار کرتاہے اور یہی خون ماں کے سینے میں بہترین غذا دودھ بن جاتا ہے۔ یہ بات پھر اپنی جگہ اہم ہے کہ خون دودھ کیسے بنا، کس نے بنایا، اس میں آدمی کا کون سااختیار کام کررہا ہے۔

اس کے بعد بچہ دودھ کی منزل سے ذراآ گے بڑھتا ہے تواسے دودھ کی مناسبت سے پچھ بھاری غذاؤں کی ضرورت پیش آتی ہے۔ان
بھاری غذاؤں کو چبانے اور پینے کے لئے قدرت دانت فراہم کرتی ہے۔ د نیامیں کون ساایسا علم ہے،ایسی کون سی سائنس،ایسا کون
سابندہ ہے جواپنے ارادے اور اختیار کے ساتھ ایسا کر سکے۔ جیسے جیسے بچے کی نشوو نما بڑھتی ہے اور بچے کے جسمانی نظام کو بھاری اور
قوت بخش غذاؤں کی ضرورت پیش آتی ہے اس کی آئتیں ،معدہ اور دوسرے اعضاء اسی مناسبت سے کام کرنا شروع کردیتے
ہیں۔ عقل وشعور کے پاس ایسا کونسا علم ہے جس علم کی بنیاد پر وہ اللہ تعالی کی بنائی ہوئی مشین کی نقالی کر سکے یعنی وہ آئتیں بنادے
معدہ بنادے ،دل پھیپھڑے تخلیق کردے۔چونکہ غذاؤں میں کثافت ہے اور یہ غذائیں وہ غذائیں نہیں ہیں جن غذاؤں کو اللہ
تعالی نے لطیف کہا ہے توان غذاؤں سے نگلی ہوئی کثافت کے اخراج کا بھی اہتمام ہے۔آد می اگراپنے اندر خود مشین کا معائد کرے
توالی نے لطیف کہا ہے توان غذاؤں سے نگلی ہوئی کثافت کے اخراج کا بھی اہتمام ہے۔آد می اگراپنے اندر خود مشین کا معائد کرے
توالی بات پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کہ انسانی زندگی میں انسانی اختیار کواور انسانی علم کوکوئی دخل نہیں ہے۔

بنیادی ضرور بات میں سب سے اہم پانی ، ہوا ، دھوپ ، چاند کی چاند نی شامل ہیں۔ اگر انسان اپنی ضرور بات کاخود کفیل ہے تواس کے پاس ایس کون سی طاقت ہے ، ایسا کون ساعلم ہے کہ وہ دھوپ کو حاصل کر سکے ، پانی کو حاصل کر سکے ۔ زمین کے اندر اگر پانی کے سوتے خشک ہو جائیں تو انسان کے پاس ایسا کون ساعلم ہے ، طاقت ہے ، عقل ہے کہ وہ زمین کے اندر پانی کی نہریں جاری کردے۔ یہی حال ہوا کا ہے ، ہوا اگر بند ہو جائے ، اللہ تعالی کا نظام ، وہ نظام جو ہوا کو تخلیق کرتا ہے اور ہوا کو گردش میں رکھتا ہے اس بات سے انکار کردے کہ ہوا کو گردش نہیں دین توزمین پر موجود اربوں کھر بوں مخلوق تباہ ہو جائے گی ، ہر باد ہو جائے گی۔





یہ کیسی بے عقلی اور ستم ظریفی ہے کہ بنیادی ضروریات کا جب تذکرہ آتا ہے تو ہم کہتے ہیں کہ ہمارااس پر کوئی اختیار نہیں ہے اور جب روئی کپڑے اور مکان کا تذکرہ آتا ہے تو ہم کہتے ہیں کہ اگر ہم اپنا اختیار استعال نہ کریں تو یہ چیزیں ہمیں کیسے فراہم ہوں گی۔ان معروضات سے منشاء یہ ہر گزنہیں ہے کہ انسان یہ سمجھ کر کہ میں بے اختیار ہوں ہاتھ پیر توڑ کر بیٹھ رہے۔اس کے اعضاء منجمد ہو جائیں، منشاء صرف یہ ہے کہ زندگی میں ہر عمل اور ہر حرکت کو منجانب اللہ سمجھا جائے۔جد و جہد اور کوشش اس لئے ضروری ہے کہ اعضاء منجمد نہ ہو جائیں، آدمی اپائج نہ ہو جائیں۔ آدمی جس مناسبت سے جد و جہد کرتا ہے، جس مناسبت سے عملی اقد امات کرتا ہے، بے شک اسے وسائل بھی اسی مناسبت سے نصیب ہوتے ہیں لیکن اس کا یہ مطلب ہر گزنہیں ہے کہ قانون قدرت پر اسے دستر س حاصل ہوگئ ہے۔ قانون یہ ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کے لئے زمین، آسان اور زمین کے اندر جو پچھ ہے قدرت پر اسے دستر س حاصل ہوگئ ہے۔ قانون یہ ہے کہ اللہ تعالی نے انسان کے لئے زمین، آسان اور زمین کے اندر جو پچھ ہے سب کاسب مسخر کر دیا ہے۔ طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالی کی اس تشخیر کو صرف اور صرف ادی حدود میں استعال کیا جائے اور دو سرا احسن طریقہ بیہ ہے کہ وسائل کواس لئے استعال کیا جائے کہ اللہ تعالی نے یہ تمام وسائل انسان کے لئے پیدا کئے ہیں۔

سید ناحضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کاار شاد عالی ہے کہ خواب نبوت کا چھیا لیسواں حصہ ہے۔اس فرمان کے پیش نظریہ بات ظاہر ہے کہ خواب کسی الیسے شخص سے بیان کرناچاہئے جو نبوت کے علوم سے بطفیل سر ور کا نئات علیہ الصلوٰۃ والسلام فیض یاب ہو۔حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا ہے کہ خواب ایسے شخص سے بیان کیجئے جو خواب کی جزئیات سے واقف ہو۔خواب دراصل لا شعور کی زبان ہے۔

آدمی شعور اور لا شعور ، دودائروں میں سفر کرتا ہے یعنی جب آدمی خواب دیکھتا ہے تودیکھنے کی رفتار عام ڈ گرسے ہٹ کر ساٹھ ہزار گنا زیادہ ہو جاتی ہے۔خواب کی جزئیات سے واقف ہونے کا مطلب میہ ہے کہ خواب کی تعبیر بتانے والے شخص کاذبن ساٹھ ہزار گنا رفتار سے سفر کر سکے۔

حضور قلندر بابااولیاءرحمتہ اللہ علیہ نے روحانی انسان کی تحریف بیان کی ہے کہ پندرہ منٹ تک روحانی آدمی کے پاس بیٹھنے سے اگر بارہ منٹ تک غیر اللہ کی طرف دھیان نہ جائے تووہ آدمی روحانی ہے۔اللہ کے بندے کی پہچپان ہیہے کہ اس کی صحبت میں بیٹھ کر آدمی کا ذہن ماسوائے اللہ کی خثیت کا عکس منعکس منعکس ہوتار ہتا ہے۔

د کھ، سکھ، چین اور پریشانی، بیاری اور صحت، خوشی اور غم زندگی کی کڑیاں ہیں۔ساری زندگی ایک زنجیر کی طرح ہے اور زنجیر کی ہر کڑی زندگی کے لواز مات ہیں۔

ہر خوشی ایک وقفہ تیاری سامان غم





## ہر سکون مہلت برائے امتحان واضطراب

خوشی ایک وقفہ ہے اس بات کے لئے کہ اس کے بعد غم آنے والا ہے اور سکون مہلت ہے اس بات کے لئے کہ سکون کے بعد اضطراب اور پریشانی آنے والی ہے۔ نجات کا ایک ہی ذریعہ ہے کہ انسان خوشی اور غم دونوں سے گذر جائے۔ نور اور روشنی میں گم ہو کرانسان اس لذت کو حاصل کر لیتا ہے جوغم اور خوشی دونوں سے ماوراء ہے۔

کیم جالینوس نے اپنے شاگردوں سے کہا، فور آفلاں دوالاؤ۔ شاگردوں نے حیرت سے کہا، آپ کو اس دوا کی کیا ضرورت پیش آگئ۔وہ تو پاگل اور فاتر العقل لوگوں کو دی جاتی ہے۔ کیم جالینوس نے کہا وقت مت ضائع کر و، دوالا کر دو۔ جمجے راستے میں ایک پاگل ملا تھا۔ تھوڑی دیر تک وہ جمجے پلک جمچے کائے بغیر گھور تار ہا،اس کے بعد آگے بڑھااور میرے کرتے کی آستین تار تار کر دی۔ میں نے غور کیا تو معلوم ہوا کہ مخبوط الحواس شخص جمجے اپناہم جنس جان کر میری جانب ملتفت ہوا تھا۔ کیم جالینوس نے اپنے شاگردوں کو نصیحت کی، خوب احجے لوکہ جب دوآد می آپس میں ملتے ہیں توان دونوں میں کوئی نہ کوئی قدر مشترک ہوتی ہے۔

## كندبهم حبنس بإبهم حبنس پرواز

کوئی پرندہ دوسری جنس کے پرندوں کے غول کے ساتھ نہیں اڑتا۔ میں نے صحر امیں کو سے اور کلنگ کو بڑی محبت اور شوق سے پاس پاس بیٹھے دیکھا جیسے دونوں ایک جنس کے فر دہوں۔ بہت سوچا مگر کوئی قدر دونوں میں مشتر ک نظر نہیں آئی۔ میں حیرت میں گم ، دبے یاؤں ان کے قریب گیا، انہیں دیکھا، دونوں کنگڑے تھے۔

اللہ تعالی سب کچھ معاف کرتے رہتے ہیں۔معاف کرناان کی سنت ہے لیکن جب کوئی بندہ نظام قدرت کے اصولوں کی خلاف ورز ی کرتاہے تووہ ایسے چکر میں مبتلا ہو جاتاہے کہ ہر امیدروشنی بن کرا بھر تی ہے اوراس کا اختیام تاریکی اور مالیوسی پر منتج ہوتاہے۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کو اپنی حفظ و امان میں رکھیں۔ لاکھوں کا ڈھیر خاک ہوجاتا ہے، عزت و جاہ کی جگہ ذلت و خواری مقدر بن جاتا ہے۔ بڑے بڑے بڑے بڑے باد شاہ بھکاری بن جاتے ہیں اور لاکھوں پتی کی توحیثیت ہی کیا ہے۔ بیداللہ تعالیٰ کا ایسا نظام ہے جو ہر وقت اور ہر آن جاری وساری ہے۔ ایساس وقت ہوتا ہے جب آدمی کے اندر خود نمائی، بڑائی، کبر اور خود ستائی پیدا ہو جاتی ہے اور وہ اللہ کی مخلوق کو اپنے سے کمتر سمجھنے لگتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ ایک قانون ہے بھی ہے کہ اگر والدین سے خلاف قدرت یہ عمل صادر ہوتارہ ہوتا ہے۔ وہ معافی تلا فی سے پہلے مر جائیں تواس کا نتیجہ اولاد کو بھگتنا پڑتا ہے۔ اس لئے کہ اولاد مال باپ کے ورشہ کی حقد ار ہوتی ہے۔ قانون باپ قدرت اس طرز فکر کو تسلیم نہیں کرتا کہ مال باپ کا چھوڑا ہوااثاثہ تو اولاد کو ملے اور ان کے اعمال کی سزا صرف ماں باپ قدرت اس طرز فکر کو تسلیم نہیں کرتا کہ مال باپ کا چھوڑا ہوااثاثہ تو اولاد کو ملے اور ان کے اعمال کی سزا صرف ماں باپ





بھگتیں۔جس طرح مال ودولت اور نیکی اور اس کا ثمر ہاولاد کے لئے ور ثہ ہے اسی طرح ماں باپ کی برائیوں کے نتائج میں بھی اولاد برابر کی نثریک رہتی ہے۔

شیخ سعدی کی ایک روایت ہے کہ ایک تاجر تھااس کے پاس ایک طوطا تھاجوانسانوں کی طرح باتیں کرتا تھا۔ تاجر کادل اس کی باتوں سے خوش ہوتا تھا۔ وہ طوطا اس کو بہت پیارا تھا۔ ایک روز وہ کار و بار کے سلسلے میں کہیں باہر جانے لگا تواس نے طوطے سے بوچھا کہ میں کار و بار کے سلسلے میں ملک سے باہر جار ہاہوں واپسی میں تمہارے لئے کیا تحفہ لاؤں۔ طوطے نے کہاا گر تمہارا گزر کسی جنگل میں سے ہواور تمہیں وہاں طوطوں کا کوئی غول نظر آئے توانہیں میر اسلام کہہ دینااور کہنا کہ تمہارا ایک ساتھی جو قفس میں بند زندگی کے دن گزار رہاہے تمہیں سلام کہتا ہے۔

سودا گرسفر پر چلا گیااس کا گزرایک باغ میں سے ہواتواس میں بہت سارے طوطے موجود تھے۔ طوطوں کا غول دیکھ کراسے یاد آیا کہ طوط کا پیغام بہنچانا ہے۔ سودا گرنے طوطوں کو مخاطب کر کے پنجرے میں قید طوطے کا پیغام دیا، پیغام کا سننا تھا کہ ایک طوطا پیٹ سے نہیں پر گرااور مر گیا۔ تاہر کو اس بات کا بہت افسوس ہوا۔ واپھی پر اس نے ساراہا جرااپنے طوطے کے گوش گزار دیا۔ اتنا سننا تھا کہ وہ طوطا بھی پنجرے میں گرااور مر گیا، تاہر کو اس کا بہت ہی افسوس ہوا۔ اس نے پنجرے سے مردہ طوطا نکالا اور باہر سینا تھا کہ وہ طوطا بھی پنجرے میں گرااور مر گیا، تاہر کو اس کا بہت ہی افسوس ہوا۔ اس نے پنجرے سے مردہ طوطا نکالا اور باہر سینا تھا کہ وہ طوطا بھی نیجرے میں گرااور مر گیااس نے بخصے پیغام ہے، مرکر پوچھا بھی آیا بیتی آئی تاہم کی ہے۔ طوطے نے جو اب دیاوہ طوطاجو پیغام میں کر گرااور مر گیااس نے جھے پیغام بھیجا ہے، مرکر ہی آزادی حاصل کی جاستی ہے۔ اس واقعہ میں یہ پیغام پوشیدہ ہے کہ جب تک تم اپنی انا میں ابلیسیت کو مار نہیں دوگے تہمیں قیدو بند کی زندگی سے آزادی خاس کی جاسے شعور علیہ الصلواۃ والسلام کی حدیث ''مر جاؤمر نے سے پہلے ''کا بھی یہی مفہوم ہے کہ جب تک تم اپنی انا میں کروگے ، زمان و مکان سے آزاد نہیں ہو سکتے۔ بندہ جب اپنے نفس کا عرفان نصیب نہیں ہوگا، جب تک تم اپنی ذات کی نفی نہیں کروگے ، زمان و مکان سے آزاد نہیں ہو سکتے۔ بندہ جب اپنے شعور کی علم کی نفی کردیا ہے تواس پر لاشعور کی دنیا کا دروازہ کھل جاتا ہے۔

بعض او قات مطلوبہ نتائج حاصل نہ ہونے میں آدمی کے اپنے نصیب کا عمل دخل ہوتا ہے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس ایک صحابی حاضر ہوئے اور اپنے بھائی کے پیٹ میں تکلیف کاذکر کیا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا شہد میں شفاہے اسے شہد کھلاؤ۔ چند دن بعد صحابی دوبارہ حاضر خدمت ہوئے اور عرض کیا، بھائی ک کے پیٹ میں در دہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا شہد میں شفاہے اسے شہد کھلاؤ۔ پچھ عرصے بعد صحابی نے آکر بتایا کہ بھائی کی تکلیف ختم نہیں ہوئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اسے شہد کھلاؤ، اللہ تعالی نے شہد کو شفا بنایا ہے

اور نکلتی ہےان کے پیٹ سے ایک چیزرنگ برنگ جس میں شفاء ہے۔القرآن





صحابی پھر تشریف لا ئے اور انہوں نے پیٹ میں در دکی شکایت کی۔ آنحضرت

صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا،الله سچاہے تمہارے بھائی کا پیٹ جھوٹا ہے۔ جاؤاسے شہد کھلاؤاور پبیٹ کادر دختم ہو گیا۔

پانی میں دو جھے ہائیڈروجن اور ایک حصہ آئیجن ہے۔ اگر اس کی مقدار کوذرہ بھر گھٹا یا بڑھادیا جائے توایک زہر تیار ہوگا۔ اگر سے دونوں عناصر مساوی مقدار میں جمع کر دئے جائیں تب بھی ایک مہلک مرکب بنے گا۔ آئیجن اور ہائیڈروجن ہر دو قاتل اور مہلک گیس ہیں جن کے مختلف اوزان سے لا کھوں مرکبات تیار ہو سکتے ہیں اور ہر مرکب زہر ہلاہل ہوتا ہے۔ لیکن اگر دوجھے ہائیدروجن اور ایک حصہ آئیجن کو ایک جگہ کردیا جائے توان دونوں زہر وں سے جو پانی تیار ہوگا تمام عالمین کے لئے حیات و ممات کاذر بعہ ہے۔اللہ تعالیٰ کاسور ۃ الا نبیاء میں ارشاد ہے

اور ہم نے پانی سے ہرشے کو حیات عطاکی۔

سورة قمر میں ار شادہے

ہم نے ہر چیز کو معین مقدار وں سے پیدا کیا۔

سورة حجر میں ہے کہ

ہر چیز کے خزانے ہمارے پاس ہیں اور ہم معین مقدار میں ہر چیز کو نازل کرتے ہیں۔

سیحان اللہ ،کیا کیا نشانیاں اللہ تعالی نے غور و فکر کرنے والوں کے لئے بتائی ہیں۔ لیموں اور کالی مرچ دونوں چیزیں ہائیڈر وجن دس حصے اور کاربن ہیں حصے سے تیار ہوتے ہیں لیکن مقداروں کی تفاوت اور الگ الگ تعین سے دونوں کی شکل ،رنگ ، ذا لئتہ ، تجم اور تا ثیر بدل گئی۔ اسی طرح کو کلہ اور ہیر اکاربن سے وجود میں آتے ہیں لیکن مقداروں کے الگ الگ تعین سے ایک کارنگ کالا اور دوسر سے کاسفید بن گیا ہے۔ ایک قابل شکست اور دوسر اٹھوس ہے ، ایک کم قیمت اور دوسر انایاب ہے ، ایک نوع انسانی کو حیات نو عطاکر تاہے اور دوسر اا مگشتری میں زینت وزیبائش کے کام آتا ہے۔

اولیاءاللہ کے دل ہدایت، خلوص،ایثار، محبت اور عشق کے چراغ ہیں۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جو شخص کہ دشمنی رکھے خدا کے کسی دوست کے ساتھ بے شک اس نے اللہ کے ساتھ لڑائی کاارادہ کیا۔دوسری جگہ ارشاد عالی ہے، مجھ کو اپنے فقیر ول میں ڈھونڈوبس ان ہی کی ہدولت روزی اور نصرت نصیب ہوتی ہے یعنی فقیر میرے دوست ہیں۔ میں ان کے پاس بیٹھتا ہوں اور وہ ایسے ہیں کہ ان کے طفیل تم کورزق یانصرت ملتی ہے۔





ایک روزامراء عرب میں سے پچھالوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا، ہمارادل چاہتا ہے کہ ہم آپ کی خدمت میں حاضر ہوں لیکن میہ شکستہ حال اصحاب صفہ آپ کے ہم نشین ہیں۔اگر ہمیں تنہائی فراہم کردی جائے تو ہم آپ سے دینی مسائل حاصل کرلیا کریں گے۔

اللہ تعالیٰ داناوبینا، علیم و خبیر ہے۔ جیسے ہی ہے بات ان کے منہ سے نکلی،اللہ تعالیٰ نے فرمایا،اے محمہ صلی اللہ علیہ وسلم! ان لو گوں کو اللہ تعالیٰ داناوبینا، علیم و خبیر ہے۔ جیسے ہی ہے بات ان کے منہ سے نکلی،اللہ تعالیٰ دورنہ کریں جو اپنے رب کو صبح و شام پکارتے ہیں اور اس کی دید کے متمنی رہتے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ و سلم پر نہیں ہے ان کے حساب میں سے ان پر ہے کچھ کہ آپ ان کو دور کرنے لگیں۔ پس ہو جائیں آپ ملی آپ ملی آپ ملی آپ ملی انسافوں میں سے۔

غور طلب بات میہ ہے کہ اگران فقراء کو تھوڑی دیر کے ہٹادیا جاتا تو عرب کے بڑے بڑے امراء مسلمان ہوجاتے لیکن اللہ کی غیرت نے اس کو پیند نہیں کیا کہ اس کے دوستوں کو کوئی حقارت سے دیکھے۔

کسی چیز کی تصویرالٹی ہو کر دماغ کے پر دے پر گرتی ہے اور وہی آدمی دیکھتا ہے۔ قانون سے ہے کہ ایک منظر پیندرہ منٹ تک دماغ کی اسکرین پر قائم رہتا ہے اور اس وقفے میں اس ایک منظر سے متعلق تمام تفصیلات معلوم ہو جاتی ہیں۔ آئکھ سے منتقل ہو کر جہال روشنی پڑتی ہے وہاں لیئر زہوتی ہیں۔ پہلی لیئر کے عکس میں رنگ ہوتا ہے۔ دوسری لیئر کے عکس میں تفصیل ہوتی ہے اور تیسری لیئر کے عکس میں منتعلق حواد دث وواقعات ہوتے ہیں۔

وہروشنیاں جو باہر سے آئکھوں کے ذریعے دماغ پر منتقل ہوتی ہیں ان تمام مناظر کوما کروفلم سے اٹھاکر انلارج کرتی ہیں۔ جس سے دیکھنے والے کی آئکھیں ہر چیز کو تفصیل سے دیکھنے لگتی ہیں۔ اس عکس کو دیکھنے والے کا ارتکاز ذہن جس قدر ہوتا ہے اتنی ہی وہ تصویر یں بڑی اور واضح ہو جاتی ہیں۔ ان تصویر وں میں ایک ترتیب ہوتی ہے۔ اس ترتیب کودیکھنے والی آئکھیں ان تصویر کو اپنے ذہن پر مر کنز کر لیتی ہیں اور ان میں انتخاب کرتی ہیں۔ عام واقعات کو الگ اور حوادث کو الگ۔ حوادث جو ماضی میں ہو چکے ہیں جداگانہ مرتب ہوتے ہیں اور اس کا تعلق دیکھنے والے کی فراست سے ہے۔ وہ چہرے سے یہ اندازہ کر لیتا ہے کہ یہ ماضی ہے یا مستقبل۔

ماضی کی بڑی بڑی تصویروں کو بھی تصور بہت جھوٹا پیش کرتا ہے۔اس لئے حواس تصویروں کو جداگانہ ورق پر منتقل کردیتے ہیں۔ ان میں اہم واقعات بہت جھوٹی تصویر پیش کرتے ہیں اور جو زیادہ اہم ہوں وہ اس سے بڑی تصویر پیش کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ بعض چہرہ شناس لوگ چند واقعات صحیح بتادیتے ہیں وہ اس علم کو عام طور پر پامسٹری، جو تش، رمل اور جفر وغیرہ کا نام دیتے ہیں۔ کھھ ہاتھوں کی لکیروں سے اندازہ لگانا بھی چہرے کی لیئر زسے ہی تعلق رکھتا ہے۔





ر مل والے عام طور سے پانسے پھیئنے ہیں اور اس گہرائی میں جانے کی کوشش کرتے ہیں جوان لیئر زمیں ہے۔ یہی کوشش جو تشیوں کی ہوتی ہے جواس کوستاروں سے وابستہ کرتے ہیں۔ جفر والوں علم بھی یہی ہوتا ہے۔ لیئر زکاماضی اور مستقبل سے ارتباط ہے۔ جب سننے ، دیکھنے اور سوچنے کی حسیات یکسال ہو جاتی ہیں تولیئر زسر خ رنگ کے نقوش میں رونماہوتے ہیں۔

یہ نقوش بہت مختصر ہوتے ہیں۔ حواس کیجاہو کرانہیں انلارج کرتے ہیں۔ ان میں بہت سے واقعات عامیانہ ہوتے ہیں اور بہت سے حالات روز مر ہزندگی سے مر بوط ہوتے ہیں اور بہت سے حوادث ہوتے ہیں۔ ان حوادث پر توجہ مر کز کر ناتصویر کی شکل میں پیش کرنا ہے۔ ان تصویر وں کو دیکھنے والا مستقبل کے حالات اور واقعات کا اندازہ لگالیتا ہے۔ دراصل یہ ایک طرح کا مطالعہ ہے۔ یہ دعویٰ نہیں کیا جاسکتا کہ ان تصویر وں کا مطالعہ کرنے والے نے بالکل صبحے نتائج اخذ کئے ہیں۔ اعلیٰ سے اعلیٰ فہم و فراست رکھنے والے حضرات کا نتیجہ بھی ۱۸ فی صد سے زیادہ درست نہیں ہوتا۔ ان تصویر وں سے سوفیصد درست نتیجہ صرف اہل شہود حضرات ہی نکال سکتے ہیں۔

قرآن میں تفکرر ہنمائی کرتاہے کہ تمام انبیاء کرام نے دین حنیف اور توحید باری تعالیٰ کادر س دیاہے۔ یہ الگ بات ہے کہ رسولوں اور نبیوں کے بیروکاروں نے تعلیمات پر صحیح طور پر عمل نہیں کیا۔ مفادات کو پیش نظر رکھا اور پنجیبران کرام کی تعلیمات میں تخریف کردی۔ طریقت سے مرادیہ ہے کہ تعلیمات پر اس طرح عمل کیا جائے کہ اعمال کے اندر مخفی حکمتیں اور رموز سامنے آجائیں۔ حضرت جنید بغدادی کے پاس ایک شخص آیا۔ آپ نے پوچھا کہاں سے آنا ہوا۔ جواب ملا، قح پر گیا تھا، وہیں سے آیا ہوں۔ حضرت جنید نبید بغدادی کے پاس ایک شخص آیا۔ آپ نے پوچھا کہاں سے آنا ہوا۔ جواب ملا، قح پر گیا تھا، وہیں سے آیا ہوں۔ حضرت جنید نبید بغدادی کے پاس ایک شخص آیا۔ آپ نبید گھر کو خیر باد کہا، کیاتم نے تمام گناہوں کو بھی خیر باد کہا تھا۔ اس شخص نے کہا، نہیں ایسانہیں ہوا۔ پھر تم نے کیسانج کیا۔ اچھا یہ بناؤ کہ اس سفر کے دوران میں تم نے جس منز ل پر بھی پڑاؤ کیا، کیا اس موقع پر تم نے اللہ تعالیٰ کی طرف بھی کوئی منزل طے کیں۔۔۔ نہیں پھر تم نے راہ جج کا سفر تو نہیں کیا۔ اچھا یہ بناؤ کہ جب تم نے مقام متعین پراحرام باندھا تو کیا تم نے اپنی ذات سے عام انسانی صفات کا جامہ بھی اسی طرح اتار پھینکا تھا جس طرح تم نے اپناد نیاوی لباس ایئے جہم سے اتار دیا تھا۔۔۔ نہیں

پھر تم نے احرام کہاں باندھا۔اچھابہ بتاؤ کہ جب تم نے مقام عرفات میں قیام کیاتو کیاتم نے ایک لمحہ بھی خدا کی طرف کامل دھیان میں گزارا۔۔۔ نہیں

پھرتم نے عرفات کا قیام کہاں کیااور جب تم مذولفہ گئے اور اپنی دلی مراد پالی تو کیا تم نے تمام جسمانی خواہشات کواپنے سے الگ کر دیا تھا۔۔۔ نہیں

تو پھرتم مٰد د لفہ نہیں گئے اور پھر جب تم نے تعبتہ اللہ کا طواف کیا تو کیااس خانہ پاک میں جمال خداوندی کامشاہدہ کیا۔۔۔ نہیں





تو پھر تم نے در حقیقت کعبہ کا طواف ہی نہیں کیا۔جب تم نے صفاو مروہ کے در میان سعی کی تو کیا کیا تم نے صفا (پاکیزگی)اور مروت (نیکی)کامقام حاصل کرلیا۔۔۔ نہیں

تواس مطلب ہے کہ تم نے سعی نہیں کی۔جب تم ملی بیل آئے کیا تمہاری تمام خواہش ختم ہو گئیں۔۔۔ نہیں

تو پھر تم منی کہاں گئے اور جب تم مقام ذرج پر گئے اور قربانی دی تو کیا تم نے خواہشات جسمانی کی تمام صورتوں کو قربان کردیا۔۔۔ نہیں

پھر تم نے قربانی نہیں کیاور جب تم نے کنگریاں پھینکنے کاعمل کیا توجتنے دنیاوی معمولات تم سے چھٹے ہوئے تھے کیاان سب کواپنے سے الگ کر کے چھینک دیا۔۔ نہیں۔ پھر تم نے کنگریاں نہیں پھینکیں اور حج کے شعائر ادا نہیں گئے۔واپس جاؤاوراس طریقے پر حج کروجس طریقے پر کہ میں نے تمہیں بتایا ہے تاکہ تم مقام ابراہیم تک پہنچ سکو۔

کینر خون کو نقصان پہنچانے والاایک مرض ہے۔اس کی وجوہات میں چندوجوہ یہ ہیں کو کی انسان جب ایک ، دویا چند خیالات میں خود

کر گرفتار کرلیتا ہے تو وہ برقی روجو خیالات کے ذریعے عمل بنتی ہے زہر یلی ہوجاتی ہے۔ یہ زہر یلی روچو نکہ خون کے اندر بھی زہر
پیدا کردیتی ہے اس لئے اس روکے عدم توازن کی بناء پر خون میں خور دبین سے بھی نظر نہ آنے والے وائر س بن جاتے ہیں۔ یہ

کیڑے کسی ایک جگہ گھر بنا لیتے ہیں۔ وہ برقی روجو زندگی کے مصرف میں آنی چاہئے ان کیڑوں کی خوراک بن جاتی ہے۔ نتیجہ میں
خوراک کا چھوٹے سے چھوٹا ذرہ جو برقی روکے ساتھ خون میں دور کرتا ہے بجائے فائدے کے نقصان پہنچاتا ہے۔ان کیڑوں کی
خوراک خون کے وہ ذرات ہوتے ہیں جو سرخ ذرات یا RBC کہلاتے ہیں۔

رفتہ رفتہ مریض کے اندر سرخ ذرات ختم ہو کر سفید ذرات کی کثرت ہوجاتی ہے اور یہ جسم کے لے ی قابل قبول نہیں رہتے چنانچہ بید سفید ذرات لعاب یا بلغم بن کرخارج ہونے لگتے ہیں اور اتنی مقدار میں خارج ہوتے ہیں کہ آدمی بالآخر ہڈیوں کاڈھانچہ بن کرموت کے منہ میں چلاجاتا ہے۔

کینسر کی دوسر می قسم پیر بھی ہے کہ زہر میلے ذرات ایک جگہ جمع ہو جاتے ہیں۔ان کے جمع ہونے سے وہ رگیں کھل جاتی ہیں جواس ذخیرہ کے قریب ہوتی ہیں۔ نتیجہ میں خون کے نظام میں ایک بہت بڑا خلاواقع ہو جاتا ہے اور اس سے موت واقع ہو جاتی ہے۔ یہ تو کینسر کے مظہر ات یا ظاہر کی علامات ہیں۔ علم روحانی کی روسے کینسر ایک ایسامر ض ہے جو شریف النفس اور بااختیار ہوتا ہے، سنتا ہے اور حواس رکھتا ہے۔





ا گراس سے دوستی کرلی جائے اور مجھی مجھی تنہائی میں بشر طیکہ مریض گہری نیند سور ہاہو۔اس کی خوشامد کی جائے اور یہ کہا جائے" میاں کینسر! تم بہت اچھے ہو، بہت مہر بان ہو، یہ آدمی بہت پریشان ہے،اسے معاف کر دو،اللہ تمہیں اس کی جزادے گا"تو کینسر مریض کو چھوڑ دیتا ہے اور دوست داری کا ثبوت دیتا ہے۔

علاوہ ازیں سرخ رنگ میں جو برقی رودوڑتی ہے وہی کینسر کی خوراک ہے۔ اس لئے خون کے سرخ ذرات کے اندر دور کرنے والی برقی رو کینسر کی خوراک ہے۔ اس لئے خون کے سرخ ذرات کے اندر دور کرنے والی برقی روسے محروم ہو کر ختم ہو جاتا ہے۔ چو نکہ خون میں دور کرنے والی سرخ رنگ کی برقی روہی کینسر کی خوراک بنتی ہے، اس لئے اس بات کا اہتمام کیا جائے کہ مریض کے ماحول کو پوری طرح سرخ کر دیا جائے ۔ مثلاً جس کمرے میں مریض کا قیام ہے، اس کمرہ کی دیواریں ، دروازے اور کھڑ کیوں کے پردے، پانگ کی چادریں، تکیول کے غلاف حتی کہ مریض کے پہننے کے کپڑے سب سرخ کر دیئے جائیں۔

ایک رات دوصاحبان حضور قلندر بابااولیاء سے ملاقات کے لئے حاضر ہوئے۔ میں نے ان سے عرض کیا،اس وقت باباصاحب سے ملاقات ممکن نہیں ہے،رات زیادہ ہو گئی ہے۔ میرے یہ کہنے پرایک صاحب نے اپنا منہ کھول دیا۔ میں بیر دیکھے کر گھبرا گیا کہ ان کا منہ خون سے لبالب بھر اہوا تھااور دیکھتے ہی دیکھتے انہوں نے زمین پر خون تھوک دیا۔حالت کیوں کہ غیر معمولی تھی میں نے ان صاحب کو باباصاحب کی خدمت میں پیش کردیا۔

باباصاحب کی خدمت میں حاضر ہونے کے بعد وہی صورت پیش آئی، کہ ان صاحب نے منہ کھول کر دکھایا تواتن دیر میں منہ پھر خون سے بھر اہوا تھا۔ باباصاحب کے بوچھنے پران کے ساتھی نے بتایا کہ ایک ہفتہ سے ان کو یہ بیاری لاحق ہو گئی ہے کہ منہ میں خون آ جاتا ہے اور پھر یہ بانی کی طرح خون کی کلیاں کرتے ہیں۔ ڈاکٹر خون کی بوتل چڑھاتے رہتے ہیں اور منہ سے خون خارج ہوتا رہتا ہے۔ ابھی تھوڑی دیر ہوئی خون کی ڈرپ ختم ہوئی تھی کہ میں انہیں یہاں اٹھایالا یا۔ باباصاحب نے آ دھے منٹ کے لئے غور منایا اور جو علاج تجویز کیاوہ یہ ہے کہ پرانے سے پراناٹاٹ لے کراس کو جلاد یا جائے۔ جب ٹاٹ اچھی طرح آگ پکڑ لے تواس کے فرمایا اور جو علاج تجویز کیاوہ یہ ہے کہ پرانے سے پراناٹاٹ لے کراس کو جلاد یا جائے۔ جب ٹاٹ اچھی طرح آگ پکڑ لے تواس کے اور شبح شام اوپر تواالٹاد یا جائے۔ تھوڑی دیر میں ٹاٹ کو کلہ بن جائے گا۔ اس جلے ہوئے ٹاٹ کو کھر ل میں پیس کر شہد ملایا جائے اور شبح شام رات تین وقت یہ شہد مریض کو چٹا ما ھائے۔

وہ دونوں صاحبان شکریہ ادا کرکے چلے گئے۔ میں کئی دن تک یہ سوچتار ہاکہ اس مریض کا کیا بنااور اس بات پر بار بارافسوس کرتار ہا کہ اگر میں پیتہ پوچھ لیتا تو خیریت معلوم ہو جاتی۔ چوتھے روز وہ دونوں صاحبان تشریف لائے،ابان کے ہاتھ میں مٹھائی کا ڈبہ اور باباصاحب کے گلے میں ڈالنے کے لئے گلاب کاہار تھا۔





جن حضرات نے علمائے باطن کے نصاب کے مطابق باطنی علوم سیکھے ہیں انہوں نے ان تمام چیزوں سے کنارہ کر لیاجواس راہ میں رکاوٹ بن سکتی تھیں۔اس طرح ان کاذہنی، قلبی اور روحانی رابطہ اللّٰہ اور اللّٰہ کے رسول صلی اللّٰہ علیہ وسلم کے ساتھ قائم رہا۔

قر آن کہتاہے''جولوگ ہماری راہ میں جدوجہد کرتے ہیں۔ہم ان پر اپنی راہیں کھول دیتے ہیں''۔جب ان لو گوں پر عرفان نفس اور معرفت الٰمی کے دروازے کھل گئے توانہیں روحانی ادراک اور مشاہدات کی نعمتیں میسر آئیں۔َِ

صحابہ کرام سے تابعین تک، تابعین سے تع تابعین تک اور تع تابعین کے بعدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرز فکر کے حامل علائے باطن حضرات نے عرفان نفس اور معرفت الٰہی کو مقصد زندگی بنانے کے لئے مجوزہ نصاب میں قرآنی احکامات کی روشنی میں اضافے کئے اور تقریباً دوسو پچاس ہجری تک انبیاء کے وارث علائے باطن روحانی تصرف اور وجدانی کلام کے ذریعے لوگوں میں روحانی شعور بیدار تھااور وہ مشاہدات کی دنیا شعور بیدار کرتے رہے۔ بتایا جاتا ہے کہ اس دور میں کم و بیش پچیس فیصد لوگوں میں روحانی شعور بیدار تھااور وہ مشاہدات کی دنیا سے واقف تھے۔

حضرت ابراجیم بن ادھم دریائے دجلہ کے کنارے بیٹے اپنی گدڑی ہی رہے تھے کہ ایک شخص نے پوچھا، شیخ ابراہیم! بلخ کی سلطنت چھوڑ کر آپ کو کیا ملا۔ حضرت ابراہیم بن ادھم نے سوئی دریا میں ڈالی اور آواز دی، مچھلیو! میرے پاس ایک ہی سوئی ہے۔

یہ تواللہ کو معلوم ہے کہ آوازاس کنارے سے کہاں تک پہنچی لیکن اس شخص نے چیٹم دید سے دیکھا کہ ایک محیلی گہرے پانی سے اچھلی اور حضرت ابراہیم بن ادھم کی گود میں آگری۔ حضرت نے اس کے منہ سے سوئی دھاگہ نکال لیااور محیحلی کو دم سے پکڑکو واپس دریامیں چینک دیا۔اس قشم کے بے شار واقعات کتابوں میں درج ہیں۔

اس طرح کے واقعات کا مطلب ہے کہ علوم باطنی حاصل کرنے کے بعد اللّٰہ تعالیٰ کے ارشاد کے مطابق سلوات، زمین اور ان کے اندر جو کچھ ہے سب کاسب انسان کے لئے مسخر کر دیاجاتا ہے۔

جتنے بھی رائج علوم موجود ہیں ان کی ابتداء شعور سے ہوئی ہے۔ دانشوروں کا ایک گروہ ہمیں دنیاوی علوم سکھاتا ہے۔ دنیاوی علوم سے آراستہ کرتا ہے اور نئے نئے علوم نوع انسانی کے لئے تخلیق کرتا ہے۔ دانشوروں کا دوسرا گروہ دنیاوی علوم کی افادیت کو قبول کرکے دونوں نامعلوم دنیاؤں کی مبادیات کو تلاش کرنے کی تر غیب دیتا ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ دنیاوی علوم سکھنے ، دنیاوی علوم میں مہارت حاصل کرنے میں آدمی پیش پیش ہے۔ جبکہ دونوں نامعلوم دنیاؤں کے علم سے وہناآ شاہے۔





دانشوروں کارویہ اس سلسلے میں جانبدارانہ ہے۔ جس شدو مد کے ساتھ دنیاوی علوم کے استفادے کے لئے ذہنی، جسمانی اور مالی ایثار کیا جاتا ہے اس کا عشر عشیر بھی نامعلوم دنیاؤں کے علوم کو حاصل کرنے کے لئے نہیں کیا جاتا ہے ناقدر شناسی اور کو تاہیوں پر پردہ ڈالنے کے لئے نہیں کیا جاتا ہے کہ دنیاوی علوم کی علوم سیکھنا جوئے شیر لاناہے جبکہ دنیاوی علوم کا سیکھنا بھی جوئے شیر لانے سے کم نہیں ہے۔

بالغ شعور ذہن اور سنجیدہ طبیعت لوگ یہ پوچھتے ہیں جب انسان کی فطرت میں یہ بات شامل ہے کہ وہ علم سیکھے اور فطرت کے اس تقاضے کواپنی استطاعت کے مطابق پورا بھی کرتا ہے تونامعلوم یعنی غیب کی دنیا کے علوم سیکھنے میں کون سی دیوار حاکل ہے۔

ہر انسان نو مولود کی حیثیت سے قدم قدم آگے بڑھتا ہے اور ہر قدم اس کے لئے تجربہ ،مشاہدہ اور علم ہے۔ بیس سال کے انسان کا مفہوم بیہ ہے کہ وہ بیس سال کے شب وروز کے ماضی کاریکارڈ ہے یعنی ایک گریجویٹ انسان کے اوپر ماضی کے بیس سال محیط بیس۔ماضی کے بیس سال کو اگر مگڑے شب وروز میں تقسیم کیا جائے تو ک، • • سادن رات بنیں گے۔ یعنی کی جیس سال کو اگر مگڑے کارکے شب و روز میں تقسیم کیا جائے تو ک، • • سادن رات بنیں گے۔ یعنی کے معنوں میں کے ماضی کے اوپر سے بچلا نگ کر کوئی بچے گریجویٹ بنتا ہے۔ اگر اس تقسیم کو تقسیم در تقسیم کرکے گھنٹوں میں شار کیا جائے تو ایم کار میں جیسا تو آدمی گریجویٹ بنا۔

کوئی انسان دانشوروں کے دوسرے گروہ کی تقلید کرتے ہوئے اس دنیاسے پار دوسری دنیا کاادراک کرناچاہتاہے اور وہاں کے علوم سکھنا چاہتا ہے تواسے بیس سال کی عمر سے پہلے دن کے شعور میں پلٹناپڑے گا۔ یعنی کوئی آدمی پر دے میں چھپے ہوئے ا،۷۵،۴۰۰ گھنٹوں کو عبور کر کے اس دنیا کا علم سکھ سکتا ہے جس دنیاسے وہ اس دنیا یعنی عالم ناسوت میں آیا ہے۔

مسئلہ یہ ہے کہ جب ہم مادی علوم سیکھتے ہیں تو ہمارے پیش نظریہ ہوتا ہے کہ مادی علوم سیکھنے سے ہمارے اوپر آرام وآسائش کے دروازے کھلیں یانہ کھلیں یہ بالکل الگ بات ہے۔ ساری دنیا امیر نہیں ہوتی اور دنیا کے سارے باسی غریب نہیں ہوتی۔

حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری غریب نواز رحمتہ اللہ علیہ شب وروز اپنے مرشد کریم حضرت خواجہ عثمان ہارونی رحمتہ اللہ علیہ شب وروز اپنے مرشد کریم حضرت خواجہ عثمان ہارونی رحمتہ اللہ علیہ کی خانقاہ میں بائیس سال رہے۔ بائیس سال میں ۰،۸ ۳۰ دن رات ہوتے ہیں۔ایک مز دور کو آٹھ گھنٹے کے دوسوروپے ملتے ہیں۔ تین شفٹول کے چھ سوروپے ہوئے۔

حضرت خواجہ غریب نواز رحمتہ اللہ علیہ نے دوسری دنیاؤں ، غیب کے علوم سکھنے کے لئے ۱۸،۴۸، • • • روپے کا ایثار کیا۔والدین،عزیزواقرباءاورخاندان کو چھوڑنااس کے علاوہ ہے۔





حضور قلندر بابااولیاءر حمنۃ اللہ علیہ کو اللہ تعالیٰ نے جو دولت سرمدی عطافر مائی ہے اس کے بیچھے چالیس سال کے ریاضت و مجاہدات ہیں۔ حساب کتاب سے حضور قلندر بابااولیاء نے غیبی اور روحانی علوم سکھنے کے لئے ۸۷،۲۰،۰۰ روپے کا ایثار کیا۔

ہر شخص روحانی علوم کے بارے میں بیہ تصور کرتاہے کہ بیہ پھو نکوں کا علم ہے۔ پھو نک مار دی د نیاروش ہو گئی۔ پھو نک مار دی آدمی گریجویٹ ہو گیا۔ پھو نک مار دی آدمی گریجویٹ ہو گیا۔ سوال بیہ ہے کہ جب پھو نک سے آدمی میٹر کے ہتیں کر سکتا توروحانی علوم کے سلسلے میں بیہ خام خیالی کیوں جائزر کھی گئی ہے۔ د نیا کا ہر کام محنت سے ہوتا ہے۔ آدمی جتنی محنت کرتا ہے اللہ تعالی اس کا صلہ عطافر مادیتا ہے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے ، اور وہ لوگ جو میر ہے ہی لئے جد وجہد کرتے ہیں میں ان کو راستوں کی ہدایت ضرور دیتا ہوں۔

ترک دنیا ہے ہے کہ انسان دنیا میں رہتے ہوئے دنیا کے سارے لوازمات پورے کرکے اللہ کی طرف رجوع رہے۔ آپ نے یقیناً بطخ کو دیکھا ہے۔ بطخ ساری زندگی پانی میں رہتی ہے لیکن اس کے پر نہیں بھیگتے۔ آپ ریل میں بھی سفر کر چکے ہیں۔ کراچی سے پشاور سینکڑوں میل سفر کرتے ہیں لیکن مطلوبہ اسٹیشن آنے پر ریل کوچھوڑ دیتے ہیں، ریل کا آرام، ریل کی تفر تے مزاحم نہیں ہوتی۔

مسافر فائیواسٹار ہوٹل میں حسب ضرورت قیام کرتا ہے۔ وہاں ہر قسم کی آسائش ہوتی ہے۔ ہر شے گھنٹی بجانے پر مہیا ہوتی رہتی ہے۔ گرمی اور سر دی کا پوراخیال رکھا جاتا ہے لیکن ہوٹل چھوڑتے وقت آپ کو ذر اساملال نہیں ہوتا۔ یہ ایک قسم کا ترک دنیا ہے جس سے ہر انسان گزرتار ہتا ہے۔ جب کوئی بندہ دنیا کی نعمتیں بھر پوراستعال کرتا ہے اور یہ سوچ لیتا ہے کہ یہ سب بچھ اللہ کی طرف سے ہوادراللہ کے متعین کردہ حقوق پورے کردیتا ہے تو یہی ترک دنیا ہے۔ ترک دنیا کا یہ مطلب نہیں کہ آدمی بھو کا بیاسا مرجائے، اللہ تعالی کی طرف سے حاصل شدہ چیز وں سے فائدہ نہا تھائے۔

ایک مرتبہ حضرت جنید بغدادی کے ایک شاگرد نے حضرت سے پوچھا، حضرت! ترک دنیا کیا ہے۔ حضرت جنید بغدادی نے جوا بدیا، دیا، دنیا میں رہتے ہوئے آدمی کو دنیا نظر نہ آنا۔ شاگرد نے پوچھا، یہ کس طرح ممکن ہے۔ حضرت جنید نے مسکرا کرجواب دیا، جب میں تمہاری عمر کا تھا، میں نے اپنے پیرومر شدسے یہی سوال کیا تھا توانہوں نے جواب دیا، آؤ بغداد کے سب سے مشہور بازار کی طرف نکل گئے۔ جیسے ہی ہم بازار کے صدر در وازے میں داخل سب کے جیسے ہی ہم بازار کے صدر در وازے میں داخل ہوئے میں نے دیکھا کہ میں اور شیخ بغداد کے مصروف ترین بازار کی طرف نکل گئے۔ جیسے ہی ہم بازار کے صدر در وازے میں داخل میں نے دیکھا کہ میں اور میرے شیخ ایک ویرانے میں کھڑے ہیں۔ حد نظر تک ریت کے ٹیلوں اور بگولوں کے سوا پچھ نہیں تھا۔ میں نے جہت کہا، شیخ ! یہاں بازار تو نظر نہیں آرہا۔





شیخ نے شفقت سے میرے سرپر ہاتھ رکھ دیا۔ جنیدیہی ترک دنیا ہے کہ دنیا میں رہتے ہوئے، دنیا میں سارے کام کرتے ہوئے دنیا میں انہاک نہ ہو۔اون کے لبادےاوڑھ لینا، جو کی روٹی کھالینا، عالی شان مکانوں سے منہ سے موڑ کر جنگلوں میں نکل جاناترک دنیا نہیں ہے۔

ترک دنیا ہے ہے کہ لذیذ ترین اشیاء بھی کھاؤ توجو کی روٹی کاذا نقہ ملے ،جو کی روٹی کھاؤ توشیر مال کاذا نقہ محسوس ہو۔اطلس و بیااور حریر بھی پہنو توٹاٹ کالباس محسوس ہو،اور ٹاٹ کالباس پہنو تواطلس و کمخواب محسوس ہو۔ گنجان بازاروں اور خوبصورت محلات کے در میان سے گزرو تو بیاباں نظر آئے لیکن جنید! ہے سب با تیں پڑھنے سے اور دوسروں کے سمجھانے سے اس وقت تک سمجھ میں نہیں آئیں گی جب تک ترک دنیا کے تجربے سے نہ گزرو۔ آؤ، اب گھر چلتے ہیں۔ پھر جیسے ہی ہم اس ہولناک ویرانے سے گھر روانہ ہوئے ہم بغداد کے بارونق بازار کے صدر دروازے پر کھڑے شے۔

شداد نے پہلے خدائی کادعویٰ کیااور پھر جنت کی تعمیر شروع کردی۔ جیرت اس بات پرہے کہ شداد کو کبھی خیال نہیں آیا کہ اس کی پیدائش کس طرح ہوئی، نومہینے مال کے پیٹے میں اس نے کون سی غذاحاصل کر کے نشو نما پائی، پیدائش کے بعد خون کی بدلی ہوئی صورت مال کادودھ پتیار ہااور خدائی کادعوئی کرتے وقت اسے یہ خیال کبھی نہیں آیا کہ ہر وقت اس کے پیٹ میں دوڈھائی سیر پاخانہ بھر ارہتا ہے۔ پیشاب کی حاجت اسے ہوتی ہے، پسینہ سے اسکے بد ہو آتی ہے، نہا کر بالوں میں کنگھی نہ کرے تو کوئی اس کے قریب نہیں بیٹھ سکتا۔ بہر حال اس ظالم اور جاہل اور ناشکرے انسان نے پہلے خدائی کادعوئی کیا۔ اللہ کی مخلوق سے خود کو سجدہ کرایااور ان لوگوں کے لئے جن سے وہ خوش تھا جنت بنانا شروع کردی۔ جنت بناتے وقت اسے خیال آیا ہو سکتا ہے۔ میں جنت کود کھے ہی نہ سکوں۔ جنت کی تعمیر پوری ہونے سے پہلے مرجاؤں تواس نے محل سے نکل کر جنگل کی راہ لی۔

وہاں شاہی لباس اور قیمتی زیورات اتار کر معمولی کپڑے زیب تن کئے۔اللہ تعالیٰ کے حضور گڑ گڑایا۔عاجزی اور انکساری سے بارگاہ ایزدی میں التجاکی ، بارالہا! میں آپ سے التجاکر تاہوں کہ میری موت میرے چاہنے کے مطابق آئے۔

اللہ تعالیٰ بڑے ہیں اور بہت بڑے ہیں۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا، مانگ! کیا مانگا ہے۔ شداد نے ہاتھ جوڑ کر عرض کیا، میری موت اس طرح آئے کہ نہ میں بیٹے اموں، نہ کھڑا اموں، نہ لیٹا اموں۔ نہ چل رہا اموں نہ گھر میں ہوں، نہ باہر ہوں نہ دروازے پر ہوں۔ نہ اندر موں نہ خلاء میں ہوں۔ نہ زمین پر ہوں نہ میں سواری پر ہوں۔ غرض میہ کہ اس نے اپنی دانست میں وہ تمام با تیں اللہ تعالیٰ کے حضور پیش کردیں جس سے اس کو یقین ہوگیا کہ اب میں مر نہیں سکتا۔





اللہ تعالیٰ نے یہ باتیں قبول فرمالیں۔شداد بڑاخوش ہوا کہ اب میں تبھی مر ہی نہیں سکتا۔ زیادہ سے زیادہ میرے بندے ہوں گے، میں ان کا خدا ہوں گا۔ میں جس طرح چاہوں گالو گوں پر تھم چلاؤں گا، جسے چاہوں گا قتل کروں گا، جسے چاہوں گا جنت میں بھیج دوں گا۔

قصہ کوتاہ، جنت تیار ہو گئی اور جنت کے معائنہ کے لئے ایک دن مقرر ہو گیا۔ دبد بے اور پوری شان و شوکت سے حشم وخدم، فوج اور در بار پول کے ساتھ جنت دیکھنے کے لئے گھوڑ ہے پر سوار شداد صاحب خرامال خرامال محل سے باہر آئے۔ جنت کے در واز ب میں ابھی گھوڑ ہے نے اگلے دو پیر رکھے تھے کہ گھوڑ ااڑیل ٹو بن گیا۔ اسے جب مارا پیٹا گیا، لگام کھینچی تو گھوڑ امنہ زور ہو گیا اور دو ٹانگول پر کھڑا ہو گیا۔ جب اس بات کا خطرہ پیدا ہوا کہ شداد گر کرنہ مر جائے تورائے یہ ہوئی کہ شداد کو گھوڑ ہے پر سے اتار لیا جائے۔

غلام آگے بڑھے، شداد نے رکاب میں سے پیر نکالااور پیر غلاموں کے ہاتھوں پر رکھا۔ایک پیر غلاموں کے ہاتھوں پر تھادو سرا پیر رکھا۔ ایک پیر غلاموں کے ہاتھوں پر تھادو سرا پیر رکھا۔ ایک پیر غلاموں کے ہاتھوں پر تعالیٰ سے عرض کیا، یااللہ! آپ بڑے ہیں۔ کا کنات سے بھی بڑے، سب سے ہی بڑے ہیں۔ اگر آپ اس کو جنت دیکھنے دیتے تو یہ حسرت میں نہ مرتا۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا، تو جانتا ہے یہ کون ہے اور دیکھ زمین پر۔ ملک الموت نے دیکھا کہ پانی کاایک بہت بڑا جہاز ہے۔اس جہاز پر بحری قذاق پڑھ دوڑے ہیں۔انہوں نے وہال لوٹ مارکی۔اس لوٹ مارمیں اور شور غوغا میں جہاز کا توازن بر قرار نہیں رہااور مسافروں اور قذا قوں سمیت جہاز پانی میں غرق ہوگیا جہاز میں ایک نوزائیدہ بچہ بھی تھا۔اللہ تعالیٰ نے ملک الموت سے کہا، اس بچکے کو تختے پر لٹاکر سمندر میں چھوڑ دو۔ ملک الموت نے حکم کی تغییل کی لیکن ساتھ ہی یہ خیال بھی آ یا کہ یہ بچے کیسے محفوظ رہے گا۔اللہ تعالیٰ نے کہا، یہ وہی بچے ہے جس کے بارے میں تجھے خیال تھا کہ یہ کس طرح زندہ رہے گا۔ ہم نے اسکی حفاظت کی،اس کی پرورش کی،اس کو طاقت دی اور اس نے خدائی کا دو کا کر کے جنت بنالی اور دعاما گلی کہ اس کوموت نہ آئے۔اس نے ہمارے ساتھ مکر کیا۔

اللہ تعالی نے قرآن حکیم میں جنوں کا تذکرہ فرمایا ہے لیکن بہت مجمل۔ صرف اتنا فرمایا ہے، میں نے انسان کو مٹی سے بنایا ہے اور جنات کوآگ سے۔ جنات کی دنیا ہماری زمین کے گلوب کی حدود میں ہے۔

جنات کی دنیاز مین سے تقریباً دس لا کھ چھپن ہزار فٹ اوپر خلاء میں ہے جہاں ماں کے بطن سے بچہ ،انسانی اعداد و شار کے مطابق نو سال میں پیدا ہوتا ہے۔اس ہی اندازہ کے مطابق جنات کی عمریں ہوتی ہیں۔





کوئی شخص بیاعتراض کر سکتاہے کہ جنات نظر کیوں نہیں آتے تو ہم سوال کرنے کی جر اُت کرتے ہیں کہ انسان کو وائرس کیوں نظر نہیں آتاء بیکٹر یا کیوں نظر نہیں آتا ایکن اگر کوئی Sensitive Device بنالی جائے تواس سے بیکٹر یا یاوائرس کاادراک ہو جاتا ہے۔ اسی طرح اگرانسان مفرد لہروں کاعلم حاصل کرلے تو وہ جنات کو اور جنات کی دنیا کود مکچھ سکتا ہے۔

بہت سے ایسے مقامات ہیں جہاں جنات کی بستیاں آباد ہیں جو زیادہ تر ویرانے میں ہوتے ہیں۔ جنات کے بارہ طبقے ہیں اوریہ وہ طبقے ہیں جور یادہ تر ویرانے میں ہوتے ہیں۔ جنات کی بستیاں آباد ہیں۔ جنات الگ الگ پہچانے جاتے ہیں۔ یہ ضروری نہیں ہے کہ کسی جگہ ایک ہی طبقہ آباد ہیں۔ ہر طبقے کی شکل وصورت میں فرق ہوتا ہے۔ ہو کئی جگہیں ایسی ملتی ہیں جہاں جنات کے کئی طبقے آباد ہیں۔ ہر طبقے کی شکل وصورت میں فرق ہوتا ہے۔

ابدال حق حضور قلندر بابااولیاء جنات کی دنیاسے متعلق حقائق پرایک رومداد تحریر کروار ہے تھے کہ حضوری کا پیغام آگیااور وہ رومداد محمل نہیں ہوسکی۔ جواس طرح سے ہے کہ شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کے مدرسے میں جس طرح انسانوں کے لڑک پڑھتے تھے اس طرح جنات کے لڑک بھی تعلیم حاصل کرتے تھے۔ مدرسے میں تعلیم پانے والے جنات کے لڑکوں کو سخت بدایت تھی کہ وہ ہر گز کوئی الیم حرکت نہ کریں جس سے انسانوں کے لڑکے خوفنر دہ ہوں۔ ان میں زیادہ تعداد جنات کے ان لڑکوں کی تھی جوکالے پہاڑی تلمٹی میں آباد تھے۔ جہاں کی طبقوں کے جنات رہتے تھے۔

اکثر جنات تخفے تحائف لے کراس غرض سے شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے کہ آپان کے بچوں کو مدرسے میں داخل کرلیں۔ شاہ صاحب کی چند شرطیں تھیں اگر جنات کو وہ شرطیں منظور ہوتیں تو شاہ صاحب ان کے بچوں کو مدرسے میں داخل کر لیتے تھے اور اس طرح وہ بچے اسباق میں شریک ہوجاتے۔

اسباق کے علاوہ ان بچوں کے سپر دویگر خدمات بھی ہوتیں تھیں کہ وضو کے لئے لوٹے بھریں، سقاوے میں پانی کا انتظام کریں اور
با قائدہ نماز باجماعت پڑھیں۔ایک روزعشاء کی نماز کے بعد چند لڑکے شاہ صاحب کی خدمت میں مصروف تھے۔ شاہ صاحب نے
کسی لڑکے سے فرمایا، چراغ گل کر دو۔ تیل ضائع ہور ہاہے اور تم لوگ اپنے اپنے گھر جاکر آرام کرو۔ جہاں وہ لیٹے تھے چراغ اس جگہ
سے کم از کم چھ گزکے فاصلے پر ایک کونے میں رکھا ہوا تھا۔ ایک لڑکے نے وہیں سے ہاتھ بڑھا کر چراغ گل کر دیا۔ انسانوں کے
لڑکوں نے یہ انہونی بات و کیھی تو ڈرکے مارے جینے لگے۔ شاہ صاحب نے اٹھ کر انہیں تسلی دی اور اس جن لڑکے کو بہت ڈانٹا
۔ اس روز لڑکوں پر یہ بات منکشف ہوگئی کہ ہمارے ساتھ جنات کے لڑکے بھی پڑھتے ہیں۔

جب انفاق سے لڑکوں پریہ انکشاف ہو گیا کہ ہمارے ساتھ جنات بھی پڑھتے ہیں تو شاہ صاحب نے ڈانٹ ڈپٹ کے بعداس سے پوچھا کہ تونے ایساکیوں کیا توجن لڑکے نے جرات کرکے کہا، یہ سب میں دانستہ کیا ہے تاکہ چند لڑکے اس امر سے واقف ہو جائیں۔ نیز آج میں آپ سے درخواست کرتاہوں کہ کسی دن میرے گھر ماحضر تناول فرمائیں آپ میرے استاد ہیں میر اآپ پر حق ہے اس لئے





www.ksars.org

میں نے یہ جسارت کی ہے۔اول تو شاہ صاحب کو بہت غصہ آیا مگر وہ بہت نرم مزاج تھے اس لئے خاموش ہو گئے لیکن وہ دعوت پر بفندرہا۔

شاہ صاحب کے مکان کی پشت پرایک سودا گرر ہتا تھا۔ بیہ لڑکا جس سے بیہ حرکت سر زد ہوئی تھی اس سودا گر کی لڑکی سے محبت کرتا تھا لیکن اس نے اس بات کو اب تک چھپار کھا تھا اور رات دن اسی اد ھیڑ بن میں مصروف رہتا تھا کہ کسی طرح استاد محترم کی تائید عاصل کر لے۔ اسی غور و فکر میں کئی سال گزر گئے لیکن وہ اپنے مال باپ سے نہیں کہد سکا۔ کافی عرصہ گزرنے کے بعد اس جن لڑکے نے اپنے مال باپ سے کہا میں ہر قیمت پر شاہ صاحب کی دعوت کرنا چاہتا ہوں۔ آپ میرے ساتھ چل کر انہیں مدعو کریں۔ اس نے بڑے خوشامدانہ لہجے میں روروکر ہے بھی کہا، مجھے سودا گر کی لڑکی سے والہانہ محبت ہے میں اس کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا لہذا آپ شاہ صاحب سے درخواست کریں کہ وہ سودا گر کی گئے موالوں کو بھی ساتھ لائیں۔

لڑکے کی اس بات پر اس کے ماں باپ بہت برہم ہوئے۔اسے مارپیٹ کر تنبیبہ کی مگر وہ اپنی ضد پر قائم رہااور اس نے کھاناپینا ترک کردیا۔ یہاں تک کہ دیکھتے ہی دیکھتے وہ انتہائی نحیف اور لاغر ہو گیا اور اس کے بچنے کی کوئی امید باقی نہ رہی تو مال کے دل کا قرار ختم ہو گیا اور وہ بے ہوش ہو کر گریٹ کے دل پر بھی چوٹ لگی اور اس نے اپنے گخت جگر سے کہا، بیٹا! ہم سوچیں گے کہ کیا ترکیب ہو سکتی ہے اور ہم کس طرح شاہ صاحب کی خدمت میں اس نوعیت کی در خواست کریں۔

لڑے نے جب میہ مزدہ سناتواس پرسے نزع کا عالم ٹل گیااور اس نے ایک عالم سرخوشی میں باپ کو جواب دیا، آپ کسی طرح کے تردد میں مبتلانہ ہوں چاہے مجھے بچھ بھی کرنا پڑے میں اس قسم کی صورت حال پیدا کردوں گا کہ آپ کو بات کرنے میں کوئی دشواری پیش نہ آئے گیاور پھرایک دن اس جن لڑکے نے سودا گرکی لڑکی کے سامنے خود کو ظاہر کر دیااور وہ بھی اس طرح کہ لڑک کے علاوہ اسے اور کوئی نہ دکھ سکے۔

لڑکی ایک بارخوف زدہ ہو کر سہم گئی۔ اس نے چیچ کر گھر والوں کو آواز دی اور بتایا کہ ایک خوبصورت لڑکا میرے سامنے کھڑا ہے اور مجھے اپنے پاس بلار ہاہے۔ گھر والوں نے جزبز ہو کر کہا یہ تیر او ہم ہے یہاں تو کچھ بھی نہیں ہے۔ کس جگہ ہے ، کہاں ہے ، آخر ہمیں وہ کیوں نظر نہیں آتا۔ لڑکی نے جھنجھلا کر کہا ، جھلانے کی وجہ بیہ ہے کہ آپ لوگ چاہتے ہیں میں وہم میں مبتلا ہو جاؤں اور بیہ سمجھوں کہ میر او ہم یہ صورت بناکر میرے سامنے لے آیا جو سراسر غلط اور بے بنیاد ہے۔ دیکھو! وہ لڑکا اب بھی میرے سامنے ہے

سودا گرنے پہلے تواس زمانے کے طبیب حاذق سے مشورہ کیااور اپنی لڑکی کو حکیم صاحب کے پاس لے گیا۔ حکیم صاحب جو بھی سمجھناچاہتے تھے اسے جانچالیکن کوئی نشان ایساموجود نہیں تھا جس سے اس لڑکی کاکسی طرح غیر متوازن ہونا، پاگل ہونا، یاو ہمی ہونا





ظاہر ہوتا ہو۔ جب سب کچھ دیکھ چکے تو تحکیم صاحب نے لڑکی سے سوالات شروع کئے، جرح کرتے ہوئے استفسار کیا، تم نے کیا دیکھاہے اور جو کچھ بھی دیکھتی ہواس کی تفصیل پورے و ثوق سے بیان کرتی چلو۔

لڑکی نے بتایا جس طرح آپ سامنے بیٹھے ہیں یہ ایک حقیقت ہے اس میں کسی واہمہ کو کوئی دخل نہیں ہے۔ بالکل اسنے ہی یقین اور اعتماد کے ساتھ میں کہتی ہوں کہ مجھے ایک بہت ہی خوبصورت لڑکا نظر آتا ہے۔ کبھی کسی لباس میں ہوتا ہے اور کبھی کسی اور لباس میں۔اپنی وضع قطع کے لحاظ سے کوئی رئیس زادہ معلوم ہوتا ہے۔

حکیم صاحب خدا کے لئے آپ میرے ساتھ چلئے۔ یہ سب کے سب مجھے جھوٹا سمجھتے ہیں شاید آپ اسے دیکھ سکیں۔ حکیم صاحب لڑکی کے کہنے کے مطابق سودا گرکے گھر گئے اور اس کمرے میں کافی دیر تک بیٹھے رہے اور اس لڑکی سے پوچھتے رہے۔

لڑکی اشاروں سے بتاتی رہی کہ وہ میرے سامنے کھڑا ہے۔اب وہ میرے قریب آرہا ہے۔اب وہ دیوارسے لگا ہوامیری طرف دیکھ رہا ہے لیکن حکیم صاحب کو پچھ نظر نہیں آیا۔ آخر حکیم صاحب نے یہ فیصلہ دیا کہ جس طرح بھی ممکن ہوا میں اس کا علاج کروں گا لیکن دورہ کی حالت میں کسی قشم کی تبدیلی نہیں ہوئی۔ آخر حکیم صاحب نے یہ کہہ کرانکار کردیا کہ اس لڑکی کا علاج ممکن ہے کوئی تعویز گنڈے والا کردے، میں توعاجز آگیا ہوں۔اب میرے پاس اس کے لئے کوئی دوانہیں ہے۔ محلہ کے چند آد میوں نے سودا گر کومشورہ دیا کہ تم شاہ عبدالعزیز کے پاس جاؤ، دیکھووہ کیا کہتے ہیں۔

شاہ صاحب نے یہ تو مناسب نہیں سمجھا کہ وہ لڑی مدرسہ میں آئے البتہ وہ وقت نکال کے سودا گرکے یہاں تشریف لے گئے ۔ لڑی کو دیکھا۔ اس سے باتیں کیں اور اس کانام پو چھا۔ جب شاہ عبدالعزیزاس کے گھراور اس کمرے میں سے لڑی بالکل ٹھیک اور ہوش وحواس میں رہی۔ اس نے لڑے کے متعلق کچھ نہیں بتایا۔ اس نے کہا، ایسائسی کسی وقت ہوتا ہے لیکن اس وقت وہ لڑکا میرے سامنے نہیں ہے۔ شاہ صاحب نے اس کے باپ سے فرمایا کہ تمہاری لڑی بالکل بھلی چنگی ہے بتاؤاب میں کیا کروں۔ اس کو اپنے کمرے میں پچھ نظر نہیں آتا۔ اپنی لڑی سے کہو کہ وہ اس لڑے کو آواز دے تاکہ وہ لڑکا سامنے آئے۔ لڑی نے جن لڑے کو آواز دی سامنے اس کے دو اس سے کہو کہ وہ اس لڑے کو آواز دے تاکہ وہ لڑکا سامنے آئے۔ لڑی نے جن لڑے کو آواز یہ یہ اس کے وہ برابر سوچے رہے کہ الیا کیوں ہوتا ہے۔ اس اس لڑی پر آتا ہے تو کس طرح معلوم کیا جائے۔ وہ اپنی جگہ بیٹھ کر اس معاملے کو گہر انی تک سوچے رہے کہ ایسا کیوں ہوتا ہے۔ اس کے بعد لڑی غائب ہو ناشر وع ہوگئی وہ کئی دن تک غائب رہتی اور پھریا تو جہت پر سے اترتی نظر آتی یالوگ دیکھتے کہ کسی کمرے میں سے باہر آر ہی ہے۔

اب لوگوں نے لڑکی سے بوچھاکہ تواتنے دن کہاں غائب رہتی ہے۔اس لڑکی نے صاف صاف بتادیا کہ مجھے جنات لے جاتے ہیں۔ اور وہاں میرکی بہت تواضع کرتے ہیں مجھے ان سے کوئی شکایت نہیں ہے اور جب میر ادل گھر اتا ہے تووہ مجھے یہاں چھوڑ جاتے ہیں۔





جس وقت میں وہاں نیندسے بیدار ہوتی ہوں ایک عورت مجھے وضو کر اتی ہے۔ وضو کے بعد میں نمازاداکرتی ہوں۔ تھوڑی دیر میں ناشتے کا وقت ہو جاتا ہے۔ ناشتہ سے فارغ سے ہو کر کئی لڑکیاں جو میری ہم عمر ہیں قریب گھروں سے میرے پاس آجاتی ہیں ۔ اگرچہ بعض او قات میں یہ محسوس کرتی ہوں کہ یہ لڑکیاں جنات میں سے ہیں اور میں انسان ہوں پھر بھی کوئی غیریت میرے دل میں نہیں آتی۔ بالکل ایسامعلوم ہوتا ہے کہ ہم سب ایک ہی نسل اور ایک ہی قوم ہیں۔ ہماری گفتگو بھی اسی طرح ہوتی ہے۔

جیرت انگیز بات میہ کہ میں نے اس لڑکے کو آج تک وہاں نہیں دیکھا۔ شاہ صاحب نے جب انہی دنوں اس جن لڑکے کو اپنے مدرسے میں نہ دیکھا اور چراغ گل کرنے کا واقعہ ان کے ذہن میں آیا اور اس جن لڑکے کا یہ کہنا کہ میہ کام میں نے دانستہ کیا ہے اور اس کا مدرسے میں نہ دیکھا اور چراغ گل کرنے کا واقعہ ان کے ذہن میں مگر اتی تھیں لیکن ان تمام حالات میں کوئی چیز ایک دوسرے سے وابستہ کظر نہیں آتی تھی اور آپ کسی نتیجہ پر نہیں پہنچ یاتے تھے۔

لڑی کے غائب ہونے کی خبریں برا بر شاہ صاحب کے پاس آتی رہیں۔ شاہ صاحب اس کے سد باب کے لئے غور و فکر کرتے رہے۔ سوچتے سوچتے ان کے ذہن میں ایک ایسا جن آیا جو باغ کی دیوار کے نیچے خارش زدہ کتابن کے پڑار ہتا تھا۔ اس کتے کے بارے میں شاہ صاحب کو بالتحقیق بہت سی باتیں معلوم تھیں۔

شاہ صاحب نے سودا گر کو بلوا یا اور اس سے استفسار کیا کہ اس کے پاس کچھ قابل اعتاد آدمی ہیں یا نہیں۔ سودا گرنے جواب دیا ایک تو میر ابہت پر اناملازم ہے اس کے علاوہ ایک میر اہم عمر دوست ہے یہ دونوں میرے لئے معتبر ہیں۔ شاہ صاحب نے فرمایا میں بہی چاہتا ہوں اب تم ان دونوں میں سے ایک کو میرے پاس لے آؤ۔ ساتھ ہی بیہ فرمایا کہ دوروٹیاں خالص ماش کی دال پیس کر انہیں ایک طرف سے پکایاجائے اور کچی سمت میں گھی چپڑ دیاجائے اور ایک پرچپہ لکھ دیاجس کی کئی تہیں کیں اور پر چے میں اتنی بڑی ڈوری باندھی جو کتے کی گردن میں آسکے۔

سودا گرجب روٹیاں اور اپنے وفادار ملازم کولے کر حاضر خدمت ہوا تو شاہ صاحب نے روٹیاں دیکھیں اور وہ پرچہ ان کو دے کر فرمایا، باغ کی دیوار کے پاس ایک خارش زدہ کتا پڑا ہوا ہے۔ تم سید ھے اس کے پاس جاؤڈر نے کی ضرورت نہیں۔ وہ کتا تمہیں دیکھتے ہی بھونکے گا اور کاٹنے کے لئے دوڑے گا اس لمحے ایک روٹی اس کے ایک آگے ڈال دینا اور جب وہ روٹی کھانے میں مصروف ہویہ پرچہ اس گردن میں باندھ دینا اور جب وہ یہ روٹی کھا چکے تو دو سری روٹی بھی اس کے آگے ڈال دینا جب وہ کتا باغ کی دیوار سے چلے تو اس کے پیچھے ہولینا۔ آخر چلتے چلتے وہ کتا کا لے پہاڑ کے پیچھے میدان میں ایک مقام پر بیٹھ جائے گا وہ اس تم دونوں بھی رک جانا اور اس بہت کی لازمی طور سے ضرورت بھی ہے کوئی بات کا انتظار کرنا کہ اس پرچے کا کیا جو اب ماتا ہے اب یہ تمہاری ہمت ہے اور اس ہمت کی لازمی طور سے ضرورت بھی ہے کوئی





ز لزلہ آئے، کسی قسم کا طوفان آئے، ہواؤں کے جھکڑ اور آندھیاں چلیس تم اپنی جگہ جے رہنا۔ شاہ صاحب کے ارشاد کے مطابق سودا گراوراس کے ملازم نے خارش زدہ کتے کوروٹیاں کھلائیں اور وہ پر چیاس گلے میں باندھ دیا۔

وہ کتا وہاں سے چل پڑا اور الٹے سید ھے راستوں سے گزر تار ہا اور بالآخر کالے پہاڑ کے پیچھے والے میدان میں جا کر بیٹھ گیا اور چپثم زدن میں شاہ صاحب کا لکھا ہوا وہ پرچہ اس کے گلے سے غائب ہو گیا۔ تھوڑی دیر تک تو سودا گراوراس کا ملازم سکون سے بیٹھ رہے اور کتا بھی ساکت و جامد رہا۔ لیکن انہیں بیٹھے ہوئے چند لمحے بھی نہ گزرے تھے کہ آسان و زمین زلزلے کی طرح لرزتے ہوئے محسوس ہوئے اور خوفناک آوازیں آنے لگیں۔ دونوں پریشان ہو کر چاروں طرف دیکھنے لگے لیکن انہیں کچھ نظر نہیں آیا ابھی وہ ان خوفناک آوازوں کی سمت متعین نہ کر پائے تھے کہ آند ھی کے ساتھ ایک بگولہ اٹھا جو گردو پیش کولپیٹ میں لے کر تمام ماحول کوتاریک کر گیا۔

تھوڑی دیر بعد آند ھی اور زلزلہ اور طوفان ختم ہو گیا اور چاروں طرف کی فضاء صاف ہو گئی تو کیا دیکھتے ہیں کہ نہ وہ پہاڑ ہے نہ وہ میدان ہے بلکہ اب انہیں ایک خوبصورت شہر دکھائی دیا۔ جو بہت بڑی آبادی پر مشتمل تھا۔ بڑے بڑے مکانات سے کشادہ سر کیں تھیں اور عام طور سے جیسے بڑے شہر وں میں محلے ہوتے ہیں بالکل اسی طرح یہ شہر کھی محلوں میں تقسیم تھا۔ ابھی یہ شہر کا جائزہ لے ہی رہے شہر کا جائزہ لے ہی اور کہا، تمہارے مقدم کی پیشی ہے۔ چلو عدالت میں فیصلہ ہوگا۔ پہلے تو یہ وائزہ لے ہی رہے بھر انہیں شاہ صاحب کا قول یاد آگیا۔ انہوں نے سوچااب جو کچھ بھی ہو مقدم میں تو پیش ہو ناہی ہے۔ جب انہوں نے شاہ صاحب کا قول یاد آگیا۔ انہوں نے سوچااب جو کچھ بھی ہو مقدم میں تو پیش ہو ناہی ہے۔ جب انہوں نے شاہ صاحب کا لکھا ہوا پر چہ اس آدمی کے ہاتھ میں دیکھ لیا تو انہیں کچھ اطمینان ہوا۔ یہ دونوں اس شخص کے ساتھ ہو لئے۔ عدالت نے پر چہ پڑھ کر تھم جاری کیا کہ اس جن کو پیش کیا جائے جس کے خلاف یہ شکا تی پر چہ شاہ صاحب نے لکھا ہے۔ کورٹ انسیکٹر نے پر چہ بھی کر دیکھا اور کہا، حضور ہمیں اس شخص کو تلاش کر ناپڑے گا اس لئے ہمیں مہلت دی جائے۔

عدالت نے کہا، شاہ صاحب تواس مقدمے کا فیصلہ فوراَ چاہتے ہیں اور یہ بھی چاہتے ہیں کہ جس جن سے یہ حرکت سر زد ہوئی ہے اسے ان کے سامنے پیش کیا جائے۔ پیش کار نے جواب دیا، ہمارے یہاں ایسا کوئی قانون نہیں ہے کہ کسی جن کو پکڑ کر انسانوں کے حوالے کر دیا جائے۔ جنات کا معاملہ تو ہم ہی طے کر سکتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ جس جن نے یہ حرکت کی ہے وہ خود کو ضر ور چھپائے گا ، ظاہر نہیں کرے گااور جنوں کی سی آئی ڈی کے تعاون کے بغیر اس کا پنہ چلانا ممکن ہی نہیں ہے للذا بہتر یہی ہے کہ معزز عدالت اس جن کے ذریعے جس نے شاہ صاحب کی حد مطمئن ہو جائیں کہ ان کا مقدمہ عدالت میں بہنچ چکا ہے اور زیر تفتیش ہے۔





چانچہ پیش کارنے عدالت کی طرف سے ایک رقعہ لکھاجس میں مختفر طریقے پر ہر بات لکھی گئی اور اس کواسی طرح لپیٹ کر جس طرح شاہ صاحب نے لپیٹا تھااس جن کو دے دیا گیا جو اس رقعے کو لایا تھا۔ پھر شاہ صاحب کے اس پر چے کی کئی نقلیں تیار کی گئی جو جنوں کی سی آئی ڈی کو دے دی گئیں اور بیہ تاکید کر دی گئی کہ جلداز جلداس جن کا پیۃ چلائیں جس نے بیہ حرکت کی ہے۔ سودا گراور اس کا ملازم اپنے طور پر ان تمام خاطر و مدارات کے باوجو دیریشان شے اور اس کی وجہ اس کے سوااور پچھ نہ تھی کہ ان کے سامنے کوئی کار وائی نہ ہوئی۔ انہیں اس بات کا بھی علم نہ ہو سکا کہ شاہ صاحب کے پر چپر کیا کار وائی ہور ہی ہے اور اس کا جو اب کس طرح دیا جائے گا۔ ہمر کیف ان دونوں حضرات کی انجھن روز ہر فرقی جارہی تھی۔ آخر ان دونوں نے بیہ طے کیا کہ کسی راستے سے جھاگ چلولیکن جب بھی بیہ شہر میں نگلتے اور فرار کا پر و گرام بناتے تونہ کوئی در وازہ ملتا، نہ کوئی ایساا شارہ ہاتھ آتا جس کے ذریعے وہ شہر سے باہر جاسکیں البتہ شہر کے اندر گھو منے پھرنے کی انہیں آزادی تھی۔

ایک روز مجبور ہو کران دونوں حضرات نے خدمت گاروں کو ایک درخواست دی۔ جس میں لکھا گیا تھا کہ انہیں ان کے شہر واپس پہنچاد یاجائے۔ شام کو خدمت گارا جنہ کا افسر اعلیٰ شاہی مہمان خانے میں آیا اور نرم الفاظ میں گویا ہوا، ایسی کسی درخواست کا کوئی فائدہ نہیں ہے جو آپ کو شہر سے نکالنے پر مبنی ہو۔ میں آپ کو اطمینان دلاتا ہوں کہ اس مقدے کے سلسلے میں انہائی مثبت کو ششیں جاری ہیں۔ امید واثق ہے اس مقدے کا فیصلہ جلد از جلد ہو جائے گا پھر آپ آزاد ہیں۔ آپ ہمارے مہمان ہیں، قیدی ہر گر نہیں ہیں۔ آپ مدعی ہیں فی الحال مشکل ہیہ کہ بغیر تحقیقات کے یہ فرض کرلینا بعید از انصاف ہوگا کہ سارا قصور اسی جن کا ہے جس پر اس حرکت کا الزام ہے وہ ایک فریق ہے تو دو سر افریق آپ صاحبان ہیں۔

چند دن کے بعد سودا گراوراس ملازم کوعدالت میں پیش کیا گیااور عدالت کے پیش کار نے شاہ صاحب کا لکھا ہوا پر چہ پڑھ کر سنایا۔
اس میں تحریر تھا،میر اہمسایہ سودا گراوراس کا ایک ساتھی جنہیں آپ کی خدمت میں خدمت میں پیش ہوناہے ان دونوں سے آپ
مفصل روئداد سن سکتے ہیں جو اس مقدمہ کے سلسلے میں ضروری ہے۔اول توبیہ ہے کہ انسانوں میں یا جنات میں آپس میں کوئی رشتہ
نہیں ہوتااس کے باوجود سودا گر کی لڑکی کواغوا کیا گیا ہے۔

دوسری ایک بات اور زیر غور ہے اور میرے نزدیک اس کاسامنے رکھنا ضروری ہے اور وہ یہ کہ جس دن سے لڑکی غائب ہوئی یا غائب ہونے کاسلسلہ شروع ہوا ہے میر اایک جن شاگر دمجھی لا پتہ ہے۔ بظاہر ان دونوں کڑیوں کا تعلق ایک دوسرے سے یقینی ہے ۔ میری درخواست ہے کہ اس جن کا پتہ چلائیں جو مدرسے میں پڑھتا تھا اور پڑھتے پڑھتے یکا یک غائب ہوگیا۔

ممکن ہے میر اخیال صحیح ہواور ہوسکتاہے کہ بالکل صحیح نہ ہو بلکہ تقریباً صحیح ہویہ جرم غائب ہونے والے جن نے خود کیاہے یا دوسرے جنات کواس جرم میں شامل کرکے یہ وار دات کی ہے۔





خطر پڑھاجا چکا تو عدالت نے کہااب آپ حضرات اپنااپنا بیان قلم بند کرائیں اس پر سودا گرنے کہا، میری لڑکی پر دہ دارہے ، نہ ہی اسے شہر سے باہر جانے کا کبھی اتفاق ہوا ہے۔ اگر ضرورت پڑے تو وہ اپنے مال باپ کے ساتھ جاتی ہے اور وہ بھی زیادہ سے زیادہ بازار تک ۔ دوسری بات بیہ ہمارے گھر میں صرف وہ اعزہ آتے ہیں جن سے کوئی پر دہ نہیں ہے اور ان کے سامنے لڑکی چھوٹی سے جوان ہوئی ہے۔ جب ہم یہ معاملہ شاہ صاحب کے سامنے لے گئے تو انہوں نے بہت دیر تک آئے تھیں بند کرکے مراقبہ کیالیکن اس فشم کا کوئی شبہ ظاہر نہیں کیا کہ لڑکی کواغوا کرنے والے انسان ہیں اس لئے ہمیں اس بات کا کلی یقین ہے کہ یہ کام بجز اجنہ کسی اور نے نہیں کیا۔ یہ کہہ کر سودا گر خاموش ہوگیا۔

## 0 يهي واقعه تفصيلاً كتاب ''احسان وتصوف'' ميں شائع ہو چکاہے۔

روایت ہے کہ یمن میں ایک قبیلہ آباد تھا جس کا سر دار حاتم طائی تھا۔ حاتم طائی کی سخاوت کے ضمن میں ایک قصہ بیان کیا جاتا ہے۔ روم کے بادشاہ کے دربار میں ایک دن حاتم طائی کی سخاوت کا تذکرہ تھا۔ حاتم طائی کی تعریف سن کر بادشاہ بولا، جب تک کسی آدمی کوخود آزمایا نہ جائے اس وقت تک اس کے بارے میں کوئی رائے قائم کر ناخلاف عقل وشعور ہے۔

بادشاہ نے وزیر سے کہا کہ تم خود جاؤاور حاتم طائی کی سخاوت کے بارے میں ہمیں معلومات فراہم کر واور اس سے کوئی الی چیز طلب کر وجواس کی نظر میں سب سے زیادہ قبتی ہے۔ در بار میں سے ایک در باری نے کہا حاتم طائی کے لئے سب سے زیادہ عزیز اور سب سے زیادہ قبتی صبار فتارا یک گھوڑا ہے۔ بادشاہ کو در باری کی بیہ بات پیند آئی اور اس نے وزیر سے کہاتم خود حاتم طائی کے پاس جاؤاور اس سے اس کا گھوڑا ہا نگو۔ اگروہ گھوڑے کا ایثار کر دیتا ہے تو حاتم طائی یقیناً سخی ہے۔

روم سے چلا ہوا یہ وفد منزلیں طے کرتا ہوارات کے وقت حاتم طائی کے گھر پہنچا۔ جس وقت یہ وفد وہاں پہنچا موسلا دھار بارش ہورہی تھی۔ایسے خراب موسم میں گھر سے نکلنا بھی ممکن نہیں تھا۔ مہمانوں کے کھانے کا انتظام کرناامر محال اور مشکل کام تھالیکن حاتم طائی نے میز بانی کا حق ادا کیا اور مہمانوں کی تواضع اور آرام و آسائش کا پورا پوراانتظام کردیا۔ دستر خوان پر لذیذ بھنا ہوا گوشت کھا کر مہمان خوش ہوئے اور انہوں نے اپنے اندر سفر کی تھکان کی جگہ توانائی محسوس کی اور گہری نیند سوگئے۔





صبح کے وقت بارش تھم چکی تھی۔ فضا گرد و غبار سے صاف تھی۔ ہوا خنک آلوداور دل خوش کن تھی۔ ناشتہ کے دوران وزیر نے مہمان نوازی اور اظہار تشکر کے بعد آنے کا مقصد بیان کیا۔ وزیر نے کہا ہمارے بادشاہ کو آپ کے گھوڑے کے بارے میں بہت پچھ بتایا گیاہے۔ گھوڑے کی تعریف من کر بادشاہ چا ہتاہے کہ آپ اپنا گھوڑا بادشاہ کی خدمت میں نذر کردیں۔

وزیر کی بات سن کر حاتم افسوس کے ساتھ ہاتھ ملنے لگااور بہت افسر دہ ہو کر بولاءا گرآپ گھوڑاہی لینے آئے تھے تو یہ بات آتے ہی مجھے بتادینی چاہئے تھی لیکن اب میں مجبور ہوں اس لئے کہ میر اپیار اگھوڑااس دنیا میں نہیں ہے۔

آپ کو پیۃ ہے کہ پوری رات طوفانی بارش برستی رہی۔ میرے لئے ممکن نہیں تھا کہ اسنے سارے لوگوں کے بعام کا انتظام کرسکوں۔ یہ بھی ممکن نہ تھا کہ چراگاہ یاگاؤں سے ضیافت کے لئے کوئی جانور منگواسکتاللذامیں نے گھوڑے کوذی کر دیااوراس کا بھنا ہوا گوشت دستر خوان کی زینت بن گیا۔ وزیر حاتم طائی کی یہ بات سن کر حیران رہ گیا۔ بادشاہ کو جب یہ ساراواقعہ سنایا گیا تواس نے بھی حاتم طائی کی سخاوت کی تعریف کی۔

حضرت بابافرید گنج شکر کامشہور واقعہ ہے کہ حضرت کی والدہ صاحبہ مصلے کے بنچ شکر کی پڑیار کھ دیتی تھیں۔حضرت بابافرید بجین میں مصلے پر بیٹھ کراللہ سے دعاکر تے تھے،اللہ میاں مجھے شکر دیں اور مصلیٰ اٹھاکر دیکھتے تھے کہ شکر کی پڑیا مصلے کے بنچے رکھی ہوئی ہے۔ایک روز باہر دوستوں نے شکر کھانے کی خواہش کا مطالبہ کیا۔

فرید مسعود گنج شکر بھاگے بھاگے گھر میں گئے اور مصلیٰ اٹھا کرلے آئے۔مصلے پربیٹھ کر دعا کی اور مصلیٰ اٹھا یا تواس کے پیچپے شکر موجود تھی۔سب دوستوں میں تقسیم کی اور خود بھی کھائی۔

شیخ عبدالقادر جیلانی کی والدہ نے ان کی تربیت اس طرح کی تھی کہ بیٹا جھوٹ نہیں بولتا تھا۔جب ڈاکوؤں نے پکڑااور انہوں نے پوچھا تمہارے پاس کچھ ہے توانہوں نے بتادیا کہ میری واسکٹ میں روپے ہیں جواماں نے سی دیئے تھے۔ڈاکوؤں کاسر دار اس بے مثال تربیت اور پچ کی وجہ سے تائب ہو گیا۔

دنیا میں جتنے لوگ آباد ہیں ان کا تعلق مخصوص روایات اور مخصوص طرز فکر سے ہے۔ یہی طرز فکر آدمی کا کردار بن جاتی ہے۔ کردار کے تعین میں دو طرزیں کام کررہی ہیں۔ایک بید کہ آدمی شیطان بن جاتا ہے اور دوسری طرزیہ کہ آدمی محبت کے سائے میں سرایا محبت بن جاتا ہے۔ نفرت اور تفرقہ شیطانی گروہ کا سرمایہ ہے۔ محبت ،خدمت اور ایثار رحمانی گروہ کی متاع زیست ہے۔ رحمانی گروہ کے اوپر خوف اور غم مسلط نہیں ہوتا۔ یہ گروہ عدم تحفظ کے احساس سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ اللہ اس کی احاطہ کر لیتا





ہے۔ یہ پیغیر انہ وصف یا پیغیر انہ طرز فکر جب بندے کے اندر متحرک ہو جاتی ہے تو وہ دیکھ لیتا ہے کوئی شے براہ راست موجود نہیں ہے اور ہرچیز کا وجود اللہ کی حاکمیت پر قائم ہے۔ سارے جہانوں کا باد شاہ اللہ ہے۔

ا گرآپ، اپنے خالق سے متعارف ہو کراس کی قربت اختیار کر کے کائنات میں ممتاز ہونا چاہتے ہیں تواللہ کی مخلوق کی خدمت سیجئے۔ بلاشبہ اللہ کی مخلوق سے محبت رکھنے والے لوگ اللہ کے دوست ہیں اور دوست پر دوست کی ہمیشہ نواز شات ہوتی ہیں۔

محد رسول الله صلى الله عليه وسلم ايك بار مجلس مين تشريف فرماتھ۔ ايك اونٹ حضور طرق آيا بي آيا اور حضور صلى الله عليه وسلم كے قدموں ميں اپنا سرركھ ديا۔ حضور عليه الصلوة والسلام نے فرمايا، بيه اونٹ اپنے مالک كی شكايت كر رہاہے۔ حضور عليه الصلوة والسلام نے اونٹ كواس كے مالك سے خريد ليا۔

روحانی نقطۂ نظر سے جب کوئی بچپہ بطن مادر سے زمین کی بساط پر آتا ہے تواس کے اندر پانچ ہزار سال تک کی عمر گزار نے کے لئے روشنیوں (کیلوریز)کاذخیرہ ہوتا ہے۔ جس کو وہ اپنی نادانی ، جھوٹے و قار ، خود نمائی اور اعتدال سے ہٹ کر دنیاوی دلچسپیاں قائم کرکے اتنازیادہ خرچ کر دیتا ہے کہ پانچ ہزار سال کی عمر ساٹھ یاستر سال کی عمر بن جاتی ہے۔ یعنی پانچ ہزار سال زندہ رہنے والا آدمی اپنی عمر کااسراف بے جاکر کے ساٹھ ستر سال میں زندگی کاذخیرہ ختم کر دیتا ہے۔

انسان کے اچھے اور برے اعمال کاعکس چبرے میں منتقل ہوتار ہتاہے اور جو بندہ جس قشم کے کام کرتاہے اسی مناسبت سے اس کے چبرے پر تاثرات مر قوم ہوتے رہتے ہیں۔ نفسیات دال میہ بات جانتے ہیں کہ ہر انسان روشنیوں سے مرکب ہے اور روشنی کی سیہ لہریں انسان کی ہستی سے غیر محسوس طریقے سے نکلتی رہتی ہیں۔

کیا آپ نے نہیں دیکھا کہ ایک پریثان حال ، مصیبت کے مارے اور غم کی چکی میں پسنے والے آدمی کے چہرے پر پریثانی اور غم و آلام کے پورے پورے تاثرات موجود ہوتے ہیں۔ یقینا آپ نے ایسے بھی آدمی دیکھے ہیں کہ ایک آدمی خوش باش لوگوں کے ہجوم میں داخل ہوتا ہے تو ساری محفل افسر دہ اور پراگندہ دل ہوجاتی ہے اور یقیناً اس دنیا میں ایسے پاکیزہ نفس حضرات بھی موجود ہیں کہ ان کے وجود سے خوشی ، مسرت اور سکون قلب کا بھر م پایاجاتا ہے۔ اپنی تصویر سے آگاہی حاصل کرنے کے لئے سب کاموں سے فارغ ہونے کے بعدرات کو سونے سے پہلے قد آدم آئینہ کے سامنے کھڑے ہوجائیئے۔

چند منٹ آئھیں بند کرکے یہ نصور کیجئے کہ میری زندگی کے پورے اعمال کاریکارڈ میرے اندر موجود ہے اور میں اس ریکارڈیا پنے اندر موجود فلم کو دیکھ رہاہوں۔ آئکھیں کھول لیجئے اور آئینہ کے اوپر بھر پور نظر ڈالئے۔اگر آپ کا چپرہ روشن ہے، چپرہ پر نور ہے، معصومیت ہے اور چبرے کے خدوخال میں مسکر اہٹ کی لہریں دور کررہی ہیں توبلاشبہ آپ نیکی کی تصویر ہیں۔





ا گرآپ کا چہرہ سو گوارہے، خشک ہے، چہرے پر نفرت و حقارت کے جذبات موجود ہیں، کبر و نخوت کے آثار ہیں اور آپ کا چہرہ خود آپ کا چہرہ خود آپ کا چہرہ خود آپ کا چہرہ خود آپ کی جہرائی کی تصویر ہیں۔ قانون فطرت سے ہے کہ انسان کے ہر عمل کی فلم بنتی رہتی ہے اور ہر آدمی کی اپنی اس فلم کے لئے اس کا اپنا چہرہ اسکرین ہے۔ کر اماکا تبین کی بنائی ہوئی فلم انسانی چہرہ پر چپتی رہتی ہے۔

ایک شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا۔اس نے عرض کیا، یارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! مجھے شہد چاہئے۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، عثمان کے پاس چلے جاؤ۔ جب یہ شخص حضرت عثمان کی خدمت میں پہنچا تو وہاں بہت سارے اونٹ بیٹھتے ہوئے تھے۔ گیہوں کی بوریاں لادی جارہی تھیں۔ایک بوری کا منہ کھل کر چند کلو گیہوں زمین پر گر گیا۔ حضرت عثمان نے جب یہ دیکھا تو انہوں نے اپنے ملازم سے باز پرس کی اور اس کوڈانٹا ڈپٹا کہ یہ گیہوں زمین پر کیوں گرا ہے۔ شخص مذکورید دیکھ کرواپس رسول اللہ ملی خدمت میں حاضر ہوا۔ یارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! شہدچاہئے۔

حضور صلی الله علیہ وسلم نے پھریہی ارشاد فرمایا، عثمان کے پاس جاؤ۔اس نے ساری روئداد سنادی۔رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایاتم جاؤ توسہی، تم جاکر شہد مانگو تو۔یہ شخص دوبارہ حضرت عثمان کی خدمت میں حاضر ہوااور ان کے ملازم سے شہد مانگا۔ ملازم نے حضرت عثمان سے کہا کہ اس آدمی کو شہد جائے۔

حضرت عثمان نے فرمایا اسے شہد دے دو۔ ملازم نے برتن مانگا، شخص مذکور نے کہامیرے پاس برتن نہیں ہے۔ ملازم نے پھر
حضرت عثمان سے عرض کیا، حضور! اس کے پاس شہد لینے کے لئے برتن نہیں ہے۔ حضرت عثمان نے فرمایا شہد کا کپااٹھاد و(ایک
کپے میں تقریباً ڈیڑھ کنستر شہد آتا ہے)۔ ساکل نے کہامیں کمزور آدمی ہوں، اتنازیادہ وزن نہیں اٹھا سکتا۔ ملازم پھر حضرت عثمان
کے پاس پہنچا اور عرض کیاایک کپاشہد اٹھاناسائل کے لئے ممکن نہیں ہے۔ حضرت عثمان کو ملازم کی بار بار مداخلت ناپیند آئی، ذرا
تیز لہجے میں فرمایا اونٹ پرلاد کر دے دواور سائل اونٹ اور شہد لے کر چلاگیا۔ یہ واقعہ بیان کر کے حضور قلندر بابا اولیاء نے فرمایا
، مجھے اس بات پر جیرت ہے کہ ہر مسلمان دولت مند بننا چاہتا ہے لیکن کوئی آدمی حضرت عثمان کے طرز عمل کو اختیار کرنا نہیں

میں نے حضور قلندر بابااولیاء سے ایک روز سوال کیا کہ سب کے ساتھ بشری تقاضے ہیں، کمزوریاں ہیں، مجبوریاں ہیں۔ پھر ہر شخص کیسے خوش رہ سکتا ہے۔ فرمایا، پہلی بات کیسے خوش رہ سکتا ہے۔ فرمایا، پہلی بات سے خوش رہ سکتا ہے۔ فرمایا، پہلی بات سے کہ جو تمہارے یاس نہیں ہے اس کا شکوہ نہ کرو۔

دوسری بات سے کہ جدوجہد کرو،اللہ تعالی نے وعدہ کیا ہے کہ میں کسی کی کوشش رائیگاں نہیں کرتا۔ان دونوں باتوں کو ملائیں تو یہ فار مولہ بنتا ہے کہ بالفرض آپ کے پاس ریڈیو ہے، ٹی وی نہیں ہے۔ آپ ریڈیو پر شکر اداکریں اور ٹی وی کے لئے جدوجہد شروع





کر دیں۔اس کا مطلب یہ ہوا کہ جو چیز پاس ہے اس کا شکر ادا کر و، جو نہیں ہے اس پر شکوہ نہ کر وبلکہ اس کے لئے جدوجہداور کوشش کرو۔ پھر فرمایا کہ تیسری بات یہ ہے کہ کسی سے توقع قائم نہ کرو۔

برسوں پرانی بات ہے ایک بزرگ تھے جن کاسلسلہ سہر وردیہ سے تعلق تھا۔ پڑھے لکھے، تعلیم یافتہ شخص تھے۔ایک روز داتا صاحب کے مزار پر حاضری دی۔صاحب مراقبہ تھے، داتاصاحب کی زیارت ہوئی۔سلام دعاکے بعد عرض کی کہ میں فلاں کام کرنا چاہتا ہوں کر لوں اور کیا مجھے فائدہ ہوگا۔

داتا صاحب نے فرمایا، ہاں کرلو۔ ان صاحب نے یہ کیا کہ گھر کی جمع پو نجی اکھٹی کی اور دوست احباب سے بھاری قرض بھی لے لیا۔ سب سے کہد دیا، جب داتا صاحب نے کہد دیا ہے تو فائدہ توضر ور ہوگا۔ جو کام ایک لاکھروپے کا تھاوہ پندرہ بیس لاکھروپے سے کیا۔

ظاہر ہے آدمی دنیا میں رہتا ہے تولا کی بھی آجاتا ہے پھر داتاصاحب کاسہارا مل گیا تھا۔ ہوا یہ کہ سارا کیا کرایاالٹ ہو گیا۔ اتنا بڑا نقصان ہوا کہ این رقم گئی سوگئی ،الٹاادھار قرض چڑھ گیا۔ وہ صاحب ، داتاصاحب سے ناراض ہو گئے اور لا ہور جانے کے باوجو دان کے مزار پر حاضری نہیں دی۔

ان کے پیر صاحب بھی لا ہور ہی میں مقیم تھے جب وہ داتا صاحب کے ہاں گئے تو داتا صاحب نے فرمایا کہ وہ ہم سے اتنا ناراض ہو گیا کہ ہمارے مزار کے سامنے سے گزر گیااور ہمیں سلام تک نہ کیا۔

پیر صاحب نے کہا حضور! اس نے آپ سے مشورہ کے بعد اپناسارا سرمایہ اور ادھار قرض جمع کر کے لگادیا۔ داتاصاحب نے فرمایا، جب ہم نے کہا بید کام کر لو تو ہمارے ذہن میں بیہ بات تھی کہ اللہ تعالیٰ سے ہم دعا کریں گے۔اللہ تعالیٰ رحیم و کریم ہیں ہماری قبول فرمالیں گے۔ ہم نے اللہ سے دعا کی مگر اللہ نے قبول نہ کیا۔اللہ مالک، خود مختار اور عالم الغیب ہیں۔انہیں سب معلوم ہے۔ جس وقت اس نے ہم سے دعا کے لئے کہا تھا اس وقت اس کے ذہن میں بیہ بات نہیں تھی زیور فروخت کردوں گایاد وست احباب سے قرض بھی لے لوں گا۔اس نے لالے کی کیا۔ فقیر کی دعاسے ناجائز فائدہ اٹھانے کی کوشش کی۔

ا گردس ہزار میں دوہزار کا فائدہ ہوسکتا ہے تو بزرگ سے مشورے کے بعد آدمی بیہ سوچتا ہے کہ میں کاروبارایک لا کھ سے کیوں نہ کروں جبکہ اس کام کی مالیت اتنی نہیں ہے ، نقصان توہوناہی ہے۔

اصل بات بہ ہے کہ اللہ تعالیٰ دعا قبول کرتے ہیں تو کام ہوتاہے ورنہ نہیں۔ دنیامیں کوئی ایسار وحانی بزرگ نہیں ہے جس نے یہ کہا ہو کہ میں جو چاہے کر سکتا ہوں۔ وہ یہی کہتاہے کہ ہم دعاکریں گے ، تم بھی دعاکر و، محنت کر و توانشاءاللہ کام ہوجائے گا۔





سقر اطافلاطون کامر شدہے اور ارسطوکا مریدہے۔ سقر اطنے اپنی ساری زندگی باتوں میں گزار دی اور باتوں ہی باتوں میں ایسافلسفہ حچوڑ گیا جس سے آنے والی نسلیں دوہزار سال سے استفادہ کررہی ہیں۔ دنیا میں شاید ہی کوئی ایسافر دہوگا جو زیور علم سے آراستہ ہو اور یونان کے ان تین مفکرین کو نہ جانتا ہو۔ سقر اط کے فلفے میں بیہ صداقت پنہاں ہے کہ ہر آدمی کا وجود اس کے باطن کے تابع ہے۔

ستر اط کا باپ سنگ تراش تھا۔ وہ کسی خوبصورت پارک کے لئے فوارے کا منہ شیر کی شکل کا بنارہا تھا۔ اس نے سنگ مر مر کا ایک گول کلڑا لے کراسے تراشا شر وع کردیا۔ چو کور، نو کیلی اور تیز میخوں سے پتھر پر ضرب لگائی تو آہستہ آہستہ پتھر میں سے شیر کا منہ نمودار ہوا، پہلے منہ بنا پھر چپٹی ناک بنی اور اس کے بعد شیر کی خوفناک آئکھیں ظاہر ہوئیں۔ سقر اط بیٹھا یہ سب دیکھ رہا تھا۔ وہ جانتا تھا کہ اس کے باپ نے برسوں ریاضت کی ہے اور یہ ریاضت کا ہی نتیجہ ہے کہ پتھر میں سے شیر نکل آیا۔ سقر اط نے اپنے والد بزر گوارسے پوچھا، آپ کو کس طرح اندازہ ہوتاہے کہ تیشہ کہاں کہاں رکھیں اور اس پر کتنی سخت یازم چوٹ لگائیں۔

باپ نے کہا، یوں سمجھو کہ شیر بنانے اور پتھر میں سے شیر باہر نکالنے کے لئے ہمیں پتھر کے اندر شیر دیکھنا پڑتا ہے۔جب ہم پتھر کے اوپر اپنی پوری توجہ مرکوز کردیتے ہیں تو نظر آتا ہے کہ پتھر کی تہہ در تہہ کے نیچے شیر قید ہے۔ جبنے بقین کے ساتھ ہم پتھر کی سخت ہے سطح میں شیر کود کیھ لیتے ہیں اسی مناسبت سے تیشہ پر ہاتھ کی گرفت کم یازیادہ ہوجاتی ہے۔ پتھر کے اندر شیر کی کھوپٹر می سخت ہے جبکہ پتھر کے اندر شیر کی آئکھ نرم و ناز ک ہے۔ ہمارے اندر ہمار اوجود ہمیں بتانار ہتا ہے کہ کون ساعضو کتنی ضرب برداشت کر سکتا ہے اور ازخود ہاتھ کی حرکت کم و بیش ہوجاتی ہے اور پتھر میں قید شیر آزاد ہوجاتا ہے۔

سقر اط کی تعلیمات کوسامنے رکھ کر سوچاجائے تو نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ شیر پرت در پرت پتھر کے اندر ہے۔ پتھر میں سے شیر باہر لانے کے لئے نقشہ ،سنگ تراش کے دماغ میں ہے۔ دنیا کی نظر میں سقر اطایک فلسفی ہے اور فلسفے کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اندھے لوگ اندھیرے میں ایک کالی بلی کوڈھونڈرہے ہیں۔

بڑی عجیب بات ہے کہ عقل ودانش کے دعویدارلوگ ہراس بات کوجو عقل کی کسوٹی پرپوری نہیں اترتی اسے کالی بلی کہہ دیتے ہیں جو اندھیرے میں اندھوں کو نظر نہیں آتی لیکن اس سے بھی بڑا طرفہ تماشہ یہ ہے کہ فلنفے کے بغیر عقل و دانش کی پیمیل نہیں ہوتی۔ کون نہیں جانتا کہ ایک شاندار عمارت تعمیر کرنے کے لئے پہلے سے نقشہ موجود نہ ہوتو شاندار عمارت تو کجامعمولی عمارت بھی نہیں بنتی لیکن کوئی بصیرت سے اندھافرد عقل و دانش سے یہ سوال نہیں کرتا کہ عمارت کا نقشہ کہاں ہے، نقشہ کس طرح بنا، کاغذ پر دیواروں کے خطوط کیسے قائم ہوئے۔

چھ ارب انسان کہتے ہیں ظاہر الوجود۔ پانچ ارب ننانوے کروڑ ننانوے لا کھ ننانوے ہز ار نوسو ننانوے لو گوں کے برعکس ایک فلسفی





کہتا ہے کہ عقل کیوں تسلیم نہیں کرتی ظاہر الوجود فانی ہے اور باطن الوجود کو بقاء ہے۔ کیاا یک کم چھار ب انسان اس بات سے انکار
کر سکتے ہیں کہ مصور کو موت چائے جاتی ہے اور سنگ تراش مٹی کے ذرات میں مل کر مٹی بنتار ہتا ہے۔ سوچنا یہ ہے کہ شداد کی جنت
اور نمر ودکی ایجادات کہاں ہیں۔ فراعین مصر کے اہر ام توابھی تک نوحہ کنال ہیں کہ ہمار سے خداؤں کی میوزیم میں جگہ جگہ شکٹ لگا
کر تذکیل کی جارہی ہے۔ بادشاہ نہیں ہوئے بندر کا تماشہ بن گئے۔ تفکر جھنجھوڑ تا ہے، دنیا میں ظاہر الوجود کاڈر امداور باطن الوجود کی حقیقت، نکلتے سورج اور ڈو ہے آفیا بے ساتھ ہمارے اوپر عیاں ہوتی رہتی ہے۔

یہ دنیا کیا ہے، ایک اسٹی ڈرامہ ہی تو ہے۔ مختلف افراد اپنے اپنے کر دار کا مظاہر ہ کر کے گمنام ہورہے ہیں اور سیریل ڈرامہ ہے کہ ختم ہی نہیں ہوتا کیونکہ ڈرامے میں سے ایک اور نیا ڈرامہ ظاہر الوجو د کے ساتھ ڈسپلے ہور ہاہے۔ فلفے کی موشگافیوں سے قطع نظر اگر باطن الوجو د کیا ہے۔ باطن الوجو د کہیا ہے۔

باطن الوجود ۔۔۔ بر کھارت ہے

باطن الوجود\_\_\_شاعر كالتخيل ہے

باطن الوجود\_\_\_ مصور کی شاہکار تصویر ہے

باطن الوجود ۔۔۔ پتھر کے اندر قیدی شیر کو آزاد کرنے کا عمل ہے

ظاہر الوجود، باطن الوجود سے ہمیشہ دست و گریباں رہتاہے

اس جنگ میں سقر اط کوزہر کا پیالہ پیناپڑا

اس جنگ میں سر مد کا سر قلم ہوا

اس جنگ میں منصور حلاج نے سنگسار ہو کر قیمت چکائی

اس جنگ میں ابراہیم بن اد هم نے بادشاہت چھوڑ دی

اس جنگ میں برھاصاحب جنگ ہار کرامر ہو گئے





کوئی مانے پانہ مانے، ظاہر الوجود عقل کی بھٹی میں بھسم ہور ہاہے۔ یہی عقل اگر باطن الوجود سے ہم رشتہ ہو جائے تو چھ ارب انسان زمین پر سلگتی اور بھڑ کتی ہوئی آگ سے محفوظ ہو جائیں گے۔ کومل، معصوم بچوں اور ہمارے نونہالوں کو ابدی سکون حاصل ہو جائے گا۔

حضور قلندر بابااولیاء کی خدمت میں ایک لڑکی کو پیش کیا گیاجو پیدائشی طور پر گونگی اور بہری تھی۔ جن لو گوں نے حضور قلندر بابا اولیاء کو قریب سے دیکھا ہے وہ یہ بات اچھی طرح جانتے ہیں کہ ان کے مزاج میں احتیاط بہت تھی اور وہ کرامات سے طبعاً گریز فرماتے تھے۔اس دن نامعلوم کون ساوقت تھا کہ حضور باباصاحب نے لڑکی کو مخاطب کرکے فرمایا، تیرانام کیا ہے۔ ظاہر ہے گونگی بہری لڑکی کیا جواب دیتی، خاموش رہی۔دوسری دفعہ آپ نے پھر فرمایا، بتا تیرانام کیا ہے۔لڑکی پھٹی آنکھوں سے دیکھتی رہی۔ تیسری بارانہیں جلال آگیا۔ سخت جلال کے عالم میں مارنے کے سے انداز میں ہاتھ اٹھایا اور فرمایا، بتا تیرانام کیا ہے اور لڑکی نے بولناشر وع کردیا۔میر ااندازہ ہے اس وقت لڑکی کاس سولہ،سترہ کا ہوگا۔

عقل ودانائی کا جب تذکرہ ہوتا ہے تواس نقطے پر ذہن ٹہر جاتا ہے کہ عقل کہاں سے آتی ہے، عقل کا ماخذ کیا ہے، عقل کہاں پیدا ہوتی ہے ، عقل کیا پیدا ہوکر پھیلتی ہے، سمٹتی ہے، محدود ہوتی ہے یا محدودیت کے دائرے میں قید اور مجبور محسوس کرتی ہے۔ سوچنے والے بہت کچھ سوچنے ہیں، نہیں سوچنے والے کچھ بھی نہیں سوچنے۔ایک بچے ایک سال سے چار سال تک کس طرح سوچنا ہے اور وہی بچے چار سے بارہ سال کی عمر تک زندگی کو کس طرح سمجھتا ہے اور یہی بچے بارہ سال کی عمر تک زندگی کو کس طرح سمجھتا ہے اور یہی بچے بارہ سال سے اٹھارہ سال کی عمر تک زندگی گزارنے میں کیا تدابیر اختیار کرتا ہے اور اٹھارہ سال کی عمر سے ساٹھ سال کی عمر تک معاشر ہے کی ذمہ داریوں کو جس میں شادی بیاہ اولاد، والدین کے حقوق، قوم کے حقوق کو کس طرح سمجھتا ہے، کس طرح پورے کرتا ہے۔ پورے کرتا ہے یاخود غرضانہ زندگی کو اپنا نصب العین بنالیتا ہے۔

ان عوامل پر یونیور سٹیوں میں بہت سارے لیکچرز دیئے جاتے ہیں، بہت ساری کتابیں پڑھائی جاتی ہیں، ڈ گریاں ملتی ہیں، لوگ Ph.D کرتے ہیں لیکن اس سوال کا جواب کسی یونیور سٹی نے نہیں دیا کہ عقل کیا ہے، کہاں سے آتی ہے اور اگر کسی آدمی کے اندر عقل نہیں ہوتی ہے۔

بہت آرام سے کہہ دیاجاتا ہے کہ پڑھنے لکھنے اور مطالعہ کے ذوق سے آدمی کے اندر عقل آجاتی ہے، آدمی دانشور بن جاتا ہے لیکن ایساسو فیصد نہیں ہے۔ ہم اس بات واقف ہیں کہ بعض کم پڑھے لکھے لوگ Ph.D ڈاکٹر زاور پر وفیسر صاحبان سے زیادہ سمجھ بوجھ کی بات کرتے ہیں۔سارے Ph.D کالج اور یونیورسٹی میں پڑھانے والے تمام پر وفیسر زیکسال ذہانت نہیں رکھتے۔





ا گرپڑھنے لکھنے، مطالعے کے شوق سے ذہانت حاصل ہو جاتی توآج کی دنیا میں سارے لوگ غالب، ذوق ، مومن ، علامہ اقبال نظر آتے جبکہ ان معزز اور علم وفضل والے لوگوں کے مقابلے میں اور حضرات بھی ایسے ہیں کہ جنہوں نے زیادہ علم حاصل کیااور جن کامطالعہ زیادہ وسیع ہے۔ حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد بہت زیادہ غور طلب ہے کہ

ہر بچید دین فطرت پر پیدا ہوتاہے ،اس کے والدین اسے یہودی، عیسائی یا مجوسی بنادیتے ہیں۔

الله تعالیٰ کے ارشاد کے مطابق، فطرت میں تبدیلی نہیں ہوتی۔ہم جس دنیا میں رہتے ہیں اور جس دنیا میں نامعلوم مقام سے آتے ہیں اس میں دوباتیں قابل توجہ ہیں۔جب بچہ اس دنیا میں پہلا قدم رکھتا ہے تووہ دراصل ایسے مقام میں داخل ہوتا ہے جس کا اپنا ایک ماحول ہے،اس ماحول کی پہلی سیڑھی محدودیت ہے۔

پیدائش کے بعد ہم یہ نہیں کہہ سکتے کہ بچہ جس لا محدود مقام سے آیا ہے اس لا محدود مقام کو بھول گیا ہے۔ لا محدود مقام کی لا محدود علی سے بعد ہم یہ نہیں کہہ سکتے کہ بچہ جس لا محدودیت میں زندگی بسر کرتا ہے اس مناسبت سے محدودیت کا پردہ تہہ در تہہ موٹا ہوتار ہتا ہے اور لا محدودیت اس پردے کے بیچھے چھپتی رہتی ہے۔ پردہ کتناہی موٹا اور دبیز ہوجائے لیکن سوچ اور فکر کی بساط لا محدودیت ہی رہتی ہے۔ محدود دنیا کے محدود حساب کے تحت میٹرک تک کا وقت تقریباً چالیس ہزار گھٹے بنتا ہے یعنی ہمارا بچہ ایکی زندگی کے چالیس ہزار گھٹے بنتا ہے لینی مارا بچہ اینی زندگی کے چالیس ہزار گھٹے گزار کر صرف اس قابل ہوتا ہے کہ وہ اس بات کا فیصلہ کر سکے اسے معاش کے لئے کون ساشعبہ اختیار کر نا ہے۔ زیادہ ترشعبہ کے اختیار میں سرپرست کا عمل دخل ہوتا ہے۔

جب بچہ د نیاداری کو سمجھنے لگتا ہے، کاروبار کرتا ہے یا ملاز مت اختیار کرتا ہے تو تقریباً بائیس سال کی محدودیت اس کی رہنمائی کرتی ہے۔ وہ اس محدودیت کو مزید استعال کرکے زندگی گزارتا ہے اور اس زندگی کو کامیاب زندگی قرار دیاجاتا ہے۔ لا محدود حواس کے تحت مذہب یا مذاہب عالم کی تعریف ہے کہ انسانی ذہن لا محدود اور محدود حواس کو سمجھتا ہواور آدھی زندگی لا محدود حواس میں اور آدھی زندگی محدود حواس میں گزرتی ہو۔ قرآن پاک میں اللہ تعالی فرماتے ہیں، میں تمہارے اندر ہوں، تم مجھے دیکھتے کیوں نہیں ہو۔

آدمی کی شان بھی نرالی شان ہے۔وہ کہتا کچھ ہے، سمجھتا کچھ اور ہے۔ایک طالب علم کو والدین، کالج یابونیور سٹی کے ہاسٹل میں سمجھتا ہیں۔وہ بچہ چار سال، پانچ سال،ماں باپ سے الگ،معاشر ہے کی ذمہ داریوں سے آزاد ہاسٹل میں رہ کر تعلیم حاصل کرتا ہے۔

کہاجاتا ہے کہ بچہ نے علم حاصل کیا ہے۔ایساعلم جس سے وہ اپنا پیٹ بھر سکتا ہے، پیٹ کا ایند ھن اکھٹا کر سکتا ہے، بیوی بچوں کو پال سکتا ہے۔ دوسرے باپ نے اپنے بیٹے کو طالب علم کی حیثیت سے خانقاہ کے ہاسٹل میں بھیج دیاتا کہ وہ محدود علوم کے ساتھ ساتھ





لا محد ودعلوم بھی حاصل کرے۔خاندان کے افراد کہتے ہیں بچے کوراہب بنادیا ہے جبکہ اسلام میں رہبانیت نہیں ہے۔ بتایئے ،اس کا مطلب کیا ہوا۔ ہماری دانست میں مطلب بیہ ہوا کہ ہم لا محد وداور لا شعوری علوم سیھنا ہی نہیں چاہتے۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم بچوں سے بہت پیار کرتے تھے۔ چوں کہ اس زمانے میں لڑکیوں کو حقارت سے دیکھا جاتا تھا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی نواسی بنت زینب کو گود میں لے کریا کاندھے پر بٹھا کر نماز قائم فرماتے تھے۔ جب رکوع میں جاتے توایک طرف بٹھادیتے تھے اور جب قیام فرماتے اٹھا کر گود میں بٹھا لیتے تھے۔

حضرت انس کہتے ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے جھوٹے بھائی کے ساتھ کھیلا کرتے تھے۔ ابو عمیر نے ایک بلبل پال رکھی تھی اور اس سے اسے بہت محبت تھی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس سے فرما یا کرتے تھے، اے عمیر إبلبل کیسی ہے، اس کا کیا حال ہے۔ ام خالد بنت خالد کہتی ہیں کہ ایک دن میں اپنے والد کے ساتھ جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی۔ میں اس وقت زرد قمیض پہنے ہوئی تھی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دکھ کر فرما یا ہیہ بہت اچھی ہے، بہت اچھی ہے۔ پھر میں آپ طرفی پیشت میں جاکر مہر نبوت سے کھیلنے لگی۔ میر سے والد نے مجھے ڈائٹا مگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے میر سے والد سے فرما یا، اسے کھیلنے دو۔

حضور علیہ الصلواۃ والسلام جب مکہ تشریف لائے تو حضرت عبد المطلب کے بچے آپ ملٹی آیا ہم کے استقبال کے لئے بھاگے ہوئے آئے۔ ۔ آپ صلی اللّٰد علیہ وسلم نے نہایت شفقت سے ان میں سے ایک کواپنے آگے اور دوسرے کواپنے پیچھے سوار کر لیا۔

مکہ میں ایک مرتبہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے صحابہ کرام سے فرمایا کہ تم میں سے جو شخص جنات سے ملا قات کر ناچاہتا ہے آئ رات میر سے پاس آ جائے۔ ابن مسعود رضی تعالی عنہ کے سوااور کوئی نہیں آ یا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم انہیں ساتھ لے کر مکہ کی ایک اونچی پہاڑی پر پہنچے اور حصار سے بنچ کر فرمایا کہ تم حصار سے باہر نہ آنا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک جگہ کھڑے ہو کر قرآن پڑھنا شروع کر دیا۔ پچھ دیر بعدایک جماعت نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کواس طرح گھیر لیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے نئے میں میپ گئے۔ جنات کے گروہ نے کہا کہ تمہارے پیغیر ہونے کی گواہی کون دیتا ہے۔ حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا کہ یہ در خت گواہی دے گا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس در خت سے بوچھا میں کون ہوں۔ در خت نے گواہی دی کہ آپ اللہ کے فرمایا سے فرمایا کے آئے۔

ایک روز حضور قلندر بابااولیاء نے اللہ کی عظمت کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا کہ مجھے شوق پیداہوا کہ اللہ کو دیکھنے والے ،اللہ کی ذات کا عرفان رکھنے والے جو بندے ہیں، میں ان کی ایک فہرست بناؤں کہ کتنے لوگ ہیں جنہوں نے اللہ کو دیکھا ہے۔اللہ سے باتیں کی ہیں، انہیں اللہ تعالی سے ملاقات کا شرف حاصل ہوا ہے۔





پھر دیکھوں کہ کتنے حضرات قد س ایسے ہیں جنہوں نے اللہ تعالیٰ کو ایک ہیں روپ میں دیکھا ہے۔ مثلاً ہے کہ حضرت خواجہ غریب نواز نے اللہ تعالیٰ کو کس وپ میں دیکھا، ہری امام صاحب نے اللہ تعالیٰ کو کس روپ میں دیکھا، ہری امام صاحب نے اللہ تعالیٰ کو کس روپ میں دیکھا۔ قائد رہا بااولیاء فرماتے ہیں، میں اس کام میں لگ گیا اور میں نے ایک لاکھ سال میں جتنے بھی اولیاء کر ام اللہ تعالیٰ کے مارف گزرے ہیں ان سب سے ملاقات کی۔ سب سے پوچھا جناب، آپ نے اللہ تعالیٰ کو کس روپ میں دیکھا تو ایک لاکھ سال میں حضنے بھی عارف ذات اولیاء اللہ گزرے تھے ان میں سے دو بندے بھی ایسے نہیں ملے جنہوں نے اللہ کو ایک ہی روپ میں دیکھا ہو۔ ہر بندے نے اللہ تعالیٰ کو مختلف روپ میں پیا۔ ہے دیکھ کر مجھ پر ایک دیوا گی اور پریشانی طاری ہو گئی اور جب میں بے حال ہو گیا تو ہو ہو گئی اور جب میں بے حال ہو گیا تو مربارک ظاہر ہوئی اور انہوں نے مجھ سے فرمایا، پاگل ہو جائے گا، اس بات کو چھوڑ دے ، ایکی کو ششیں بہت سے لوگ کر چھے ہیں۔ کھر پول سال گزر گئے جتنے بھی اللہ کے عارف بندے گزرے ہیں ہر ایک نے اللہ دے مارف بندے گزرے ہیں ہر ایک نے اللہ کو کالگ روپ میں دیکھا ہے۔

ایک طالب علم جو باشعور ہے اور دوسرے علم میں اعلی مہارت رکھتا ہے۔جبرو حانیت کا علم حاصل کرناچاہے گا تواس کے اندر نچ کی افتاد طبیعت کا ہونا ضروری ہے کیونکہ روحانیت میں اس کی حیثیت ایک بچے سے زیادہ نہیں۔امام غزالی بہت بڑے فقیمہ، بہت بڑے اصولی، بہت بڑے متعلم، مدرس، مصنف، واعظ اور مناظر تھے۔اپنی فکر کی بلند پر وازیوں کی وجہ سے ایک مکتبہ فکر کے بانی تھے۔شہرت وعزت کے جس مقام پر امام غزالی پہنچے یہ مقام آدم کی اولاد میں چند خوش نصیبوں کو ملاہے۔

انہیں اپنے عہد کی سب سے بڑی حکومت کے فرمانروا، کرتاد ھرتا وزیر، نظام الملک طوسی کی نگاہوں میں نہایت قدر و منزلت حاصل تھی۔ زر نگار ریشمی عبااور چو نحے ان کالباس تھا۔ غزالی کے گھر میں ایک خوبصورت باغ تھا۔ جس گھوڑ ہے پر غزالی سوار ہوتے تھے اس کی لگام، رکاب، زین کی قیمت ہزار سال پہلے پانچ سواشر فی تھی۔ غزالی کے دوست الفارسی نے لکھا ہے فطر تآغزالی ہوئے سواشر فی تھی۔ غزالی کے دوست الفارسی نے لکھا ہے فطر تآغزالی ہوئے سند خو، نگ مزاج آدمی تھے۔ عام آدمیوں کو حقارت سے دیکھتے تھے۔ نخوت وخود پیندی کا جذبہ غالب تھا۔ قوت گویائی ، ذہنی فکر اور دلیل پران کو بڑاناز تھا۔ علم کا

یہ حال تھا کہ مناظر وں میں ان کے شاگر دکتے تھے پہلے ہم سے بات کرو۔ اگر ہم تہہیں مطمئن نہ کر سکے پھر غزالی کے پاس جانا۔
ابن جوزی نے لکھا ہے جب غزالی پہلی مرتبہ بغداد میں آئے توان کا حال یہ تھا کہ جتنے القاب و آ داب ان کے نام کے آگے پیچھے
لگائے جاتے تھے وہ ان کو کم خیال کر کے چاہتے تھے کہ لوگ ان القاب و آ داب میں اور اضافہ کریں۔ امام غزالی نے علم فقہ ، اصول
فقہ و کلام ، منطق و فلسفہ ، تصوف و اخلاق پر عربی اور فارسی زبان میں پچاس بہترین کتابیں لکھی ہیں۔ ان کتابوں میں چالیس جلدوں
پر مشمل قرآن کی تفسیر بھی ہے۔





غزالی نے جب ظاہر ہعلوم کی بلندیوں کو جھولیا توانہیں خیال آیا کہ ظاہر ہعلوم کے علاوہ بھی دوسر سے علوم ہیں ان کو بھی دیکھنا چاہئے ۔ ۔اس زمانے کے فقراء کے پاس گئے اور دس سال اس تلاش و جنجو میں سیاحی کی اور تھک کر بیٹھ گئے اور فیصلہ کیا کہ علوم باطن کی کوئی حیثیت الیی نہیں ہے جس کا ظاہر کی علوم سے موازنہ کیا جائے۔غزالی کے ایک دوست نے کہا ایک علوم باطن کے عالم ابو بکر شبلی رہ گئے ہیں جن کے پاس آپ نہیں گئے۔غزالی نے سوچاان کے پاس بھی ہو آنا چاہئے ورنہ یہ خیال دامن گیررہ گا کہ سفر پورا نہیں ہوا۔امام غزالی ابو بکر شبلی کی تلاش میں نکل کھڑے ہوئے۔

جس وقت ابو بکر شبلی کے پاس پہنچ وہ مسجد کے صحن میں بیٹے گڈری سی رہے تھے۔امام غزالی حضرت ابو بکر شبلی کی پشت کی جانب کھڑے ہو گئے۔ حضرت ابو بکر شبلی نے پیچھے مڑکر دیکھے بغیر فرمایا کہ غزالی آگیا، تو نے بہت وقت ضائع کر دیاہے۔ علم سیکھنے کے لئے پہلے عمل کیا جاتا ہے پھر علم آتا ہے۔اگر تواس بات پر قائم رہ سکتا ہے تو میر سے پاس قیام کر ورنہ واپس چلا جا۔امام غزالی نے پچھ تو قف کیا اور کہا میں آپ کے پاس قیام کروں گا۔ یہ سن کر حضرت ابو بکر شبلی نے فرمایا کہ سامنے مسجد کے کونے میں جاکر کھڑا ہو جا اور امام غزالی نے تھم کی تغمیل کی۔ پچھ دیر کے بعد اپنے ساتھ گھر لے گئے۔ تین روز نہایت اعلیٰ پیانے پر مہمان نوازی ہوئی۔امام غزالی بہت خوش ہوئے کے مجھے بہت اچھا استاد مل گیا ہے، جس نے میر سے اوپر آرام وآسائش کے دروازے کھول دیے ہیں۔

حضرت ابو بکر شبلی نے امام غزالی سے فرمایا اب کام شروع ہو جاناچا ہیے اور کام کی ابتداء یہ ہے کہ ایک بوری تھجور لے جاکر شہر کے بازار میں بیٹھ جاؤاور بوری کھول کریہ اعلان کردو کہ جو آدمی میرے سرپر ایک چپت رسید کرے گااسے ایک تھجور ملے گی۔ امام غزالی تین سال تک بازار میں تھجور کی مفت د کان لگائے بیٹھے رہے۔

تین سال کے مراقبات و مجاہدات نے، لوگوں کے تلخ و تندالفاظ کے ہتھوڑوں نے جھوٹی عزت و شوکت کے جھلکوں کواتار دیا۔ پھر
لوگوں نے دیکھا کہ پانچ سواشر فیوں کے لباس اور زر وجواہر سے مرصع زین اور رکاب کے ساتھ مزین سواری پر نکلنے والاامام، بغداد
کاایک فقیر ہے۔ جب لوگوں کا ججوم جمع ہوااور قال کے مقابلے میں حال کے بارے میں استفسار کیا توامام غزالی نے فرمایا، اللہ کی
قشم! یہ وقت میرے اوپر نہ آتا تومیری ساری زندگی ضائع ہو جاتی۔ امام غزالی کے الفاظ نہایت فکر طلب ہیں۔ اپنے زمانے کا یکتاعالم
فاضل ودانشوریہ کہہ رہا ہے کہ روح کا سراغ نہ ماتا توزندگی ضائع ہو جاتی۔

تاریخ بتاتی ہے کہ ایک دن کفن کے کپڑے ہاتھ میں پکڑے امام غزالی میہ کہتے ہوئے باہر نکلے، بہ سروچیشم بندہ حاضر ہے اور اس دنیا سے رخصت ہوگئے۔ اس واقعہ میں میہ حکمت ہے کہ بندہ کے اندر جب تک اپنی اناکاز عم اور علم موجود ہے وہ استاد سے کچھ بھی نہیں سیکھ سکتا۔ جب تک شعوری وار دات و کیفیات اور روایتی پابندی، روابط و تعلقات کو ذہن سے زکال کر چینک نہیں دیا جاتا، علم کے حصول میں مزاحم ہوتا ہے۔





امام غزالی تھجور کی تقسیم پر علمی مناظرہ شروع کر دیتے توانہیں یہ علم حاصل نہیں ہو سکتا

تھا۔ باریک بین نظر، گہرے تفکر اور براہ راست طرز فکرسے غور کیاجائے تومفہوم بالکل واضح

ہے۔ پابندی چاہے خوداختیاری ہویار وایتاً ور ثذیب ملی ہو کوئی شخص اس سے نجات حاصل کئے بغیر آزاد طرز فکر ، آزاد دنیااور غیب میں داخل نہیں ہو سکتا۔



