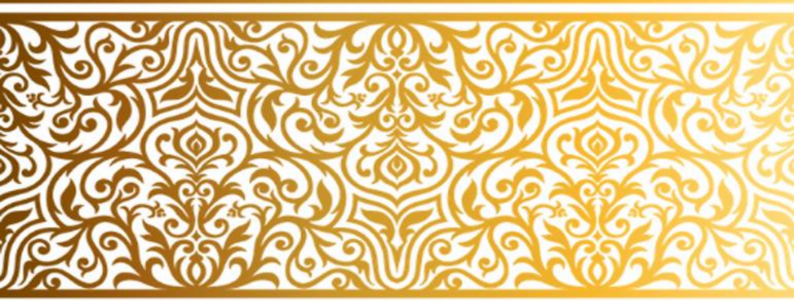
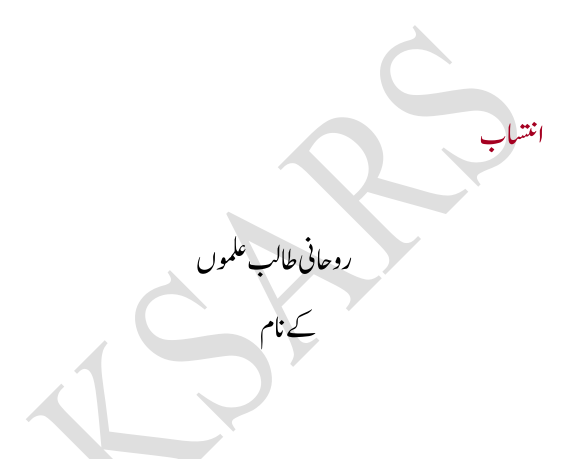
# 5. 16/6/2

خواجت مُل لا يعظمي



بير اسايكالوجي

خواحب سالدین یمی



# عرض ناشر

ممتازروحانی اسکالر مرشد کریم حضرت خواجہ شمس الدین عظیمی نے بیس سال پہلے نوع انسانی کو پر سکون زندگی سے آشا کرنے کے لئے ایک تحریک کا آغاز کیا تھا۔ اس سلسلے میں انہوں نے قومی اخبارات میں کالم کھے، تنابیں تصنیف کیں۔روحانی ڈائجسٹ کراچی پاکستان اورروحانی ڈائجسٹ انٹر نیشنل اردو، انگلش برطانیہ سے جاری کیا۔

پاکستان کے چھوٹے بڑے شہر وں اور برطانیہ، امریکہ، کینیڈا، فرانس، بھارت، متحدہ عرب امارات کے ٹیلی ویژن، ریڈیو پر انٹر ویو نشر ہوئے۔ بڑے بڑے ہالوں میں تقریریں کیں۔

ا یک مربوط اور منظم روحانی پلیٹ فارم پر پاکستان اور بیرون پاکستان ممالک میں مراقبہ ہال کے نام سے خانقاہی نظام قائم کیا۔ اس وقت پاکستان اور بیرون ممالک میں ۸۳ مراکز (مراقبہ ہال) خدمت خلق میں مصروف ہیں۔

میرے مرشد کریم پر حضور قلندر بابا اولیاء کے فیض اور سیدنا حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی رحمت سے اللہ تعالیٰ کا خصوصی کرم ہے کہ ان کے پیغام کونہ صرف اللہ کی مخلوق نے سنابلکہ اس پر عمل بھی کیا۔ نتیج میں لوگوں کی ایک بڑی تعداد پر سکون زندگی گزار رہی ہے۔ حضرت خواجہ مثمس الدین عظیمی کے مرشد کریم حضور قلندر بابا اولیاء کی رباعی کے مطابق:

ش مجھ ایسے ہزار ہا کھڑے ہیں خاموش افلاک سے آر ہی ہے آواز سروش

ساقی کا کرم ہے میں کہاں کامے نوش مے خار عظیم بر خیاحاضر ہے

عظیمی بہن بھائیوں کے شب وروز سرور و کیف سے مامور ہیں۔

مر شد کریم خانوادہ سلسلہ عظیمیہ نے 1980ء سے 1982ء تک روحانی اسباق اور پیغیبر انہ طرز فکر سے متعلق جو لیکچرز دیئے ہیں ان میں سے چند لیکچرز "پیر اسائیکالوجی" کے نام سے قارئین کی خدمت میں پیش کئے جارہے ہیں۔ مجھے یقین ہے کہ موجودہ اور آنے والی نسل کے لئے یہ لیکچرز مشعلی راہ بنیں گے۔ اور ان سے نوع انسانی کے علم میں قابل قدر ذخیر ہ ہوگا۔ میر امشاہداتی تجربہ ہے کہ اس علمی ورثے کواگر کیسوئی اور ذہنی تفکر کے ساتھ پڑھا جائے تو قاری کے لئے ماورائی دنیا کے دروازے کھل جاتے ہیں۔

کتاب پیراسائیکالوجی کی بڑھتی ہوئی مقبولیت کے پیش نظر اس کتاب کی اصل کوجو کہ مرشد کریم نے تجویز فرمائی تھی بر قرارر کھا گیا

ہے۔امیدہ کہ کتاب کا یہ نیاایڈیشن آپ کو پیند آئے گا۔

میاں مشاق احمہ عظیمی

روحانی فرزند

حضرت خواجه شمس الدين عظيمي

مر اقبه ہال۔۱۵۸ مین بازار مزیک لاہور

| ۷  | ••••• | <br>               | النساب        |
|----|-------|--------------------|---------------|
| 2  |       | <br>ب علموں کے نام | روحانی طاله   |
| 3  |       | <br>               | عرض ناشر      |
| 4  |       | <br>               | فهرست         |
| 7  |       |                    |               |
| 10 |       |                    | امانت         |
| 13 |       | <br>               | تخليقى نظام   |
| 14 |       |                    |               |
| 16 |       | <br>               | نقطه ڪلٽاہے.  |
| 19 |       | <br>               | ر شته داری    |
| 22 | ,     | <br>ان             | فرشة اور انسا |
| 24 |       |                    |               |
| 26 |       | <br>               | اندھا آد می   |
| 29 |       | <br>               | غارِ حرا      |
| 32 |       | <br>               | الف_ کمپیوٹر  |
| 34 |       |                    |               |

| 36 | ىڭى كاشىر                    |
|----|------------------------------|
| 39 | ارہ کھرب کل پر زے            |
| 42 | للداور آدم                   |
| 45 | قانو بليٰ                    |
| 47 | لله کیاچاہتاہے؟              |
| 50 | ہم روشنی کھاتے ہیں           |
| 52 | نيسرى آنگھ                   |
| 54 |                              |
| 56 |                              |
| 59 |                              |
| 61 | ہنت و دوزخ کے طبقات          |
| 63 |                              |
| 66 | فليل علم                     |
| 69 | ها <i>ئنا</i> تى خدوخال      |
| 71 | روشنی                        |
| 73 | ات وصفات                     |
| 75 | و متخیله (۱)                 |
| 77 | و متخيله (۲)                 |
| 80 | فېر متواتر                   |
| 83 | پرواز                        |
| 85 | ا اله الاالله محمد رسول الله |

| 88  | پر سکون کهریں |
|-----|---------------|
| 91  | اعتراف        |
| 93  | جادو          |
| 96  | احول          |
| 98  | سخاوت         |
| 101 | نواب وعذاب    |



# تكوين اور ارشاد

جب ہم کسی علم کا تذکرہ کرتے ہیں تو اس علم کو سمجھنے کے لئے دوبا تیں اہمیت رکھتی ہیں۔ پہلی بات یہ ہے کہ علم کی تھیوری ہمیں معلوم ہو اور اس علم کی جمیل ہیہ ہے کہ ہم علم کے اس شعبے کو مظاہر اتی خدوخال سے دیکھیں۔ مطلب یہ ہوا کہ علم، تھیوری اور پر کیٹیکل کے مجموعے کانام ہے۔ دیگر علوم کی طرح روحانی علوم بھی اسی بنیاد پر قائم ہیں یعنی علم کی تھیوری میں قاعدے، ضابطے، فار مولے اور ان فار مولوں کو جانچنے کے لئے پر کیٹیکل کر ایاجا تا ہے۔ علم دوطرح سے سیھاجا تا ہے۔ ایک طریقہ یہ ہے کہ پہلے تھیوری معلوم کی جائے اور اس کے بعد اس کو پر کھاجائے۔ دوسر اطریقہ یہ ہے کہ براہ راست تجرباتی عمل شروع کیا جائے۔

مثال:

ایک آدمی استاد کی زیر نگرانی بڑھئی کا کام سیکھتا ہے اور وہ کرسی بنالیتا ہے۔ اس کے برعکس دوسر ا آدمی پہلے اس علم کی مبادیات سے واقفیت حاصل کرتا ہے اور پھر کرسی بناتا ہے۔ اس دوسرے آدمی کویہ بات معلوم نہیں ہوتی ہے کہ کون سے درخت کی ککڑی کتنی اچھی ہے۔ اس ککڑی کے اندر رگوں اور نسوں کا جال کتنا ہے۔ لکڑی کے ایک مر بعی فٹ میں کتناوزن ہے۔ اس ککڑی کویالش کیا جائے تو کتنی چمک آئے گی۔ رنگ کیا جائے تو کیسی صورت نکلے گی۔ لکڑی کی طبعی عمر کتنی ہے۔ اس کو کیڑالگتا ہے یا نہیں وغیرہ۔

بہت می باتیں الی ہیں کہ براہ راست تجزیه کرنے والے شاگر دکو معلوم ہو جاتی ہیں۔ علم کی مبادیات کو سمجھنے والا انجینئر کہلا تا ہے۔

کر می بڑھئی بھی بناتا ہے اور کر می انجینئر بھی بناتا ہے لیکن انجینئر کی حیثیت بہر حال اپنی جگہ اہمیت کی حامل ہے۔ علم کی تیسر می شکل میہ ہے

کہ ایک آدمی تھیوری بھی جانتا ہے لیکن اسے کوئی تجربہ نہیں ہے۔ اس صورت میں وہ آدمی جسے تجربہ ہے اس آدمی سے زیادہ باصلاحیت قراریا تا ہے جو تھیوری تو جانتا ہے لیکن اسے تجربہ نہیں ہے۔

الله كريم كى بنائى ہوئى كائنات ايك منظم اور منظم منصوبے كے تحت قائم ہے۔ روحانیت نے كائنات كى ساخت كاعلم جانئے كے لئے دوطر زیں قائم كى ہیں۔ ایک طرزیہ ہے كہ كوئى روحانى آدمى اپنے تصرف سے شاگر دكواس قابل بنادیتا ہے كہ وہ ایک تجرباتی آدمى بن جاتا ہے۔ لیکن اس كی حیثیت ان معنوں میں كمزور رہتی ہے كہ اگر تجربہ غلط ہو جائے یا تجربے كالتميرى پہلو تخریب بن جائے تو وہ بے بس ہو

جاتا ہے۔ تھیوری جانے والا اور تجربات سے واقف آدی نہ صرف ہے کہ بگڑے ہوئے کام صحیح کر لیتا ہے بلکہ وہ اس علم میں نئی نئی ایجادات اور اختراعات بھی کرتا ہے۔ اس تمہید کامفہوم ہے ہے کہ علم وہی ہے جو الف۔ب۔پ کے طریقے پر سیکھاجائے۔ پھر وہ علم تجربے میں بھی آجائے۔ (سیدنا حضور مَثَلَ اللَّهِ اَسْاد عالی کے مطابق اور قرآن پاک کی روشنی میں )روحانی علوم کے دوشیعے ہیں ایک شعبہ پر کیٹیکل ہے، وہ یہ ہے کہ روحانی استاد یا مرشد نے جو کچھ پڑھنے کو بتا دیایا کوئی شغل تلقین کر دیا، کوئی ریاضت متعین کر دی۔ مرید یا شاگر د نے مرشد کی تعمیل میں اس عمل کاور دکر ناشر وع کر دیا، جب بھی اس کی ذہنی صلاحیت بڑھی اور اس میں اضافہ ہو اتو مرشد نے تصرف کر کے اسے کوئی چیز دکھادی۔ (شیخ نے تصرف کیا اور شاگر دیا مرید کی آ تکھوں کے سامنے فرضتے آگئے یاروح سے ہمکلامی اسے نصیب ہوگئی اور نیادہ ترقی ہوئی تو جنت کے باغات کی سیر کی اور مزید ترقی ہوئی تو اللہ کریم کی صفات کا عارف ہوگیا)۔ دو سر اطریقہ یہ ہے کہ علم جس قانون پر قائم ہے اور جن فار مولوں پر کا نبات روال دوال ہے مرشد مرید کو علوم سے متعلق قوانین اور فار مولوں کی تعلیم دیتا ہے۔ جسے جسے پیت ہوئی مرید کے سامنے فار مولوں کی تعلیم دیتا ہے۔ جسے جسے کہ میں مرید کے سامنے فار مولوں آتے ہیں اس کے اندر قانون کو سیجھنے اور قانون پر عمل درآمد کرنے کی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے۔

اللہ کریم فرماتے ہیں کہ ہم نے تمہارے لئے چاند اور سورج کو مسخر کر دیا اور تمہارے لئے آسانوں اور زمین میں جو پچھ ہے سب کا سب مسخر کر دیا۔ تسخیر کے عمل کا تذکرہ قر آن پاک میں دوطر زوں میں بیان کیا گیا ہے۔ ایک طرز میں آدمی میں اچھائی اور برائی کا تصور کسی نہ کسی نہ کسی طرح اپنی ذات کے گر د گھومتا ہے۔ دوسری طرز میہ ہے کہ آدمی کے ذہن میں اپنی ذات نہیں رہتی وہ اپنی ذات کی نفی کر دیتا ہے اور اس کا ذہن اللہ کریم کے اس قانون کو سمجھ لیتا ہے جس کو مشیت کہا گیا ہے۔ قر آن پاک میں اس کا تذکرہ حضرت موسی علیہ السلام کے واقعے میں بیان ہوا ہے۔ "جس کو ہم نے عنایت کیا علم اپنی رحمت خاص ہے۔ "وہ علم لدنی ہے۔

سب جانے ہیں کہ موسی علیہ السلام اور بندہ کشتی میں بیٹھے۔ بندے نے کشتی میں سوراخ کر دیا پھر ایک گھر میں مہمان رہے اور ایک نیچ کو قتل کر دیا۔ دیوار گرنے لگی تو بغیر معاوضے کے جب کہ وہ بھو کے پیاسے تھے، اس دیوار کو بنادیا۔ موسی علیہ السلام نے جب اس بات پر اعتراض کیا تو اس بندے اور موسی علیہ السلام میں پر اعتراض کیا تو اس بندے اور موسی علیہ السلام میں جدائی ہوگئی اور موسی علیہ السلام نے اس بندے سے افرار کیا بیشک میں اپنی بات پر قائم نہیں رہ سکا۔ موسی علیہ السلام کا علم اس طرز سے وابستہ ہے جس طرز پر اچھائی بر ائی کا تصور قائم ہے اور بندے کا علم اس طرز سے وابستہ ہے جس طرز بر اچھائی بر ائی کا تصور قائم ہے اور بندے کا علم اس طرز سے وابستہ ہے جس طرز میں اللہ کے علاوہ اور پچھ نہیں۔ یہاں بیہ بتانا مقصود نہیں ہے کہ موسی علیہ السلام کی حیثیت نے اسلام کی حیثیت نیادہ تھی۔ غور طلب بات بہ ہے کہ موسی علیہ السلام کی تلاش میں نہیں آیا۔

الله کریم سب سے بڑے قانون دان ہیں۔ جس بندے کا ذہن مشیت کے ساتھ قائم ہو جاتا ہے وہ بجائے خود قانون بن جاتا ہے
اور قانون پر عمل درآ مد کرانا ہر بندے کے اوپر اور پوری کا کنات کے اوپر واجب ہے۔ اس بندے نے گفتگو کے دوران سے بھی بتایا کہ یہ اللہ
کی حکمت ہے کہ اس نے مجھے یہ علم (کوین) عطافر ما دیا اور آپ کو وہ علم (ارشاد) عطافر ما دیا۔ قرآن پاک میں بیان کر دہ اس واقعے کے
اندر تفکر کیا جائے تو یہ بات پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کہ ہر حال میں قانون کی حکمر انی ہے۔ چونکہ یہ بندہ خود کا کنات کے جاری وساری

تکوینی قانون کا نما ئندہ ہے اور جو کچھ کر رہا ہے مشیت کے تحت کر رہا ہے۔ اسی لئے حضرت موسیٰ علیہ السلام نے راستے کی صعوبتیں بر داشت کر کے اس بندے کو تلاش کیااور اس بندے پر شریعت نافذ نہیں گی۔



پيراسائيكالو,ى

#### امانت

اللہ خالق ہے اور رہ ہے بیخی ایی ہتی جس نے زندگی کے تمام وسائل مہیا کر کے تخلیق کیا۔ اللہ نے پہا کہ میں پہچانا جاؤں۔

پہچانے کے لئے ضروری تھا کہ کوئی ایس مخلوق ہوجو اللہ کو اللہ کی مرضی اور منشاء کے مطابق پہچان سکے۔ اللہ نے پہچانے کی دو سری طرزیہ ہے کہ اللہ نے فرمائیں۔ ایک طرزیہ ہے کہ مخلوق جانتی ہے کہ ہم مخلوق ہیں اور ہمارا پیدا کرنے والا اللہ ہے۔ پہچانے کی دو سری طرزیہ ہے کہ اللہ نے ہمیں کیوں پیدا کیا اور ہماری تخلیق کا مقصد اور منشاکیا ہے۔ یہ بات کہ اللہ کر یم نے مخلوق کو کیوں پیدا کیا؟ اللہ کا ایک راز ہے۔ قرآن پاک اس راز پر سے پر دہ ہٹاتے ہوئے فرماتا ہے کہ ہم نے جنات اور انسان کو اس لئے پیدا کیا ہے کہ وہ ہماری عبادت کریں۔ اپنی بندگی اور عبدیت کا اعتراف کرتے ہوئے فرماتا ہے کہ ہم نے جنات اور انسان کو اس لئے پیدا کیا ہے کہ وہ ہماری عبادت کریں۔ اپنی بندگی اور عبدیت کا اعتراف کرتے ہوئے ہمارے ساخ جھک جائیں اور بندگی کا اعتراف اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ بندہ نے یہ اقرار کر لیا کہ میری اپنی ذاتی حیثیت کچھ نہیں۔ اصل حیثیت اس ذات عظیم کی ہے جس کے سامنے جھک رہا ہوں۔ یہ طرز عام طرز ہے اور اس طرزیس ورک کا نکات، جنات، فرشتے ، انسان، حیوانات و جمادات سب کے سب ہم رشتہ ہیں۔ تمام مخلوق اللہ کریم کی عبادت میں مصروف ہے۔ درخت بھی عبادت کرتے ہیں، جنات بھی عبادت کرتے ہیں، فرشتے ہوں۔ کہ ہم علی اعتبار سے یہ بات جانے ہوں کہ ہماراکوئی خالق ہے اور میں ورک اور ماہ اس بہ کور اور است قبول کہ وراہ رامت قبول کور اہر است قبول کا دو ہمر امنہوم ہی ہے کہ ہم مشاہداتی طور پر دیکھتے ہوں، پیچانے ہوں۔ خالق کی بات سنتے ہوں اور اللہ کریم کی ہدایات کو ہر اہر است قبول کور اور است قبول

ہم نے یہ بتایا ہے کہ علم کی دو حیثیتیں ہیں۔ ایک علم محض جاننا ہے اور علم کی دوسری حیثیت اس علم سے حاصل شدہ تجربات یا مشاہدات کا حاصل ہونا ہے۔ ایک علم یہ ہمیں ہمارے اللہ نے پیدا کیا ہے اور اس لئے پیدا کیا ہے کہ ہم اللہ کریم کی عبادت کریں اور ان اعمال کو اللہ کریم کو ناپسندیدہ ہیں۔ اس علم میں مشاہدہ کو در ان اعمال کو اختیار کریں جو اللہ کریم کو ناپسندیدہ ہیں۔ اس علم میں مشاہدہ کو دخل نہیں ہے۔ دوسراعلم وہ ہے کہ جس میں علم کی دونوں حیثیتیں قائم ہیں یعنی علم کی علمی حیثیت بھی ہوتی ہے اور علم کی تجرباتی حیثیت کھی ہوتی ہے اور علم کی تجرباتی حیثیت کھی ہوتی ہے اور علم کی تجرباتی حیثیت کھی قائم ہوتی ہے۔ تجرباتی حیثیت کو اللہ کریم نے اپنی امانت قرار دیا ہے۔

امانت کا تذکرہ آتا ہے توانسان کی ایک منفر د حیثیت قائم ہو جاتی ہے۔ قرآن پاک میں اللہ کریم نے بتایا ہے کہ میں کون ہوں اور اس کا ننات کا تخلیق میں میری صناعی کس طرح عمل کررہی ہے اور کا ننات کا قیام کن ضابطوں، قاعدوں اور فار مولوں پر قائم ہے۔ یہ علم

کی وہ طرزہے جو یقین بن کرمشاہدہ بن جاتی ہے۔اللہ کریم نے قر آن پاک میں سورہ بقرہ کی پہلی آیات میں فرمایا ہے کہ یہ کتاب ان لوگوں کے لئے ہدایت ہے جو متقی ہیں اور متقی وہ لوگ ہیں جو غیب کایقین رکھتے ہیں۔ غیب کالقین رکھتے ہیں۔ غیب کالقین رکھتے ہیں۔ غیب کالقین رکھتے ہیں۔ غیب کالقین کرے گی اس کے لئے حامل ہوں۔ ان کے اندر وہ نظر کام کرتی ہو جو غیب بین ہے۔ جب تک انسان کے اندر مشاہداتی نظر کام نہیں کرے گی اس کے لئے کائنات تسخیر نہیں ہوگی۔ مسخر ہونے سے مراد ہیہ کہ ہم یہ دیکھ رہے ہیں کہ زمین ایک قاعدے ضا بطے کے تحت ہمیں رزق فراہم کر رہی ہے۔ ہم زمین پر مکان بناتے ہیں توزمین مکان بنانے میں حاکل نہیں ہوتی۔ زمین اتنی سنگلاخ اور سخت جان نہیں بن جاتی کہ ہم اس کے اوپر چلیں تو گرنے گیں۔ اتی نرم نہیں بن جاتی کہ ہم زمین کے اوپر چلیں تو ہمارے پیر دھنس جائیں۔

سورج اور چاند ہماری خدمت گزاری میں مصروف ہیں۔ ایک قاعدے اور ضابطے میں اپنی ڈیوٹی کو انجام دے رہے ہیں جو ان کے اوپر فرض کر دی گئی ہے اور اس عمل سے ہمیں اختیاری یا غیر اختیاری فائدہ پہنچ رہا ہے۔ ایک تسخیریہ ہے کہ آپ اپنے اختیار کے تحت زمین سے، سمندر سے، دریاؤں سے، پہاڑوں سے، چاند سے، سورج سے کام لے سکیں۔ تسخیریہ بھی ہے کہ چاند کی چاند نی سے بھلوں میں مٹھاس پیدا ہو اور اعلیٰ تسخیریہ ہے کہ سیدنا حضور مُنگا لیُکٹِمُ انگلی سے اشارہ کر دیں تو چاند دو ظر سے ہو جائے۔ حضرت عمر فاروق دریائے نیل کو پیغام بھیج دیں:

"اگر تواللہ کے حکم سے چل رہاہے تو سرکشی سے باز آ جاور نہ عمر کا کوڑا تیرے لئے کافی ہے۔"

ایک صاحب نے حضرت عمر سے شکایت کی:

"یا امیر المومنین! میں زمین پر محنت کر تاہوں، دانہ ڈالتاہوں اور جو کچھ زمین کی ضروریات ہیں انہیں پورا کر تاہوں لیکن نیج سو کھ جاتا ہے۔ بہت پریشان ہوں۔"

حضرت عمراً نے فرمایا:

"جب میر ااس طرف سے گزر ہو تو بتانا۔"

حضرت عمر فاروقٌ جب اس طرف سے گزرے توان صاحب نے زمین کی نشاند ہی کی۔ حضرت عمرٌ تشریف لے گئے اور زمین پر کوڑا مار کر فرمایا:

"تواللہ کے بندے کی محنت ضائع کرتی ہے جب کہ وہ تیری ساری ضروریات بوری کر تاہے۔"

اوراس کے بعد زمین لہلہاتے کھیت میں تبدیل ہو گئی۔

مر شد کریم حضور قلندر بابا اولیاء ؒ نے مجھے ایک واقعہ سنایا کہ ایک بہت بڑا نجو می سیدنا حضور مُنَّا اللَّهُ مَنَّا لِلَّهِ مِنْ کا خدمت میں حاضر ہوا۔ پہۃ چلا کہ حضور مَنَّا لِلْلَیْکِمْ اس وقت پہاڑ پر ہیں۔ نجو می وہال بہن گھیا۔ اس نے اپنا تعارف کرایا اور کہا۔ یار سول الله مَنَّالِلَّائِمْ اللهِ اگر آپ مَنَّالِلَّائِمْ اللهِ عَالِيْدِ ہِمِنَ اللهِ مَنَّالِلِیْمِ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَیْمِ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَیْمِ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَیْمِ اللهِ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَیْمِ اللهِ اللهِ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَیْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَنْ اللهُ عَلَیْمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال



پير اسائيكالو جي

مبارک کے بیچے یہ پہاڑ موم ہوجائے اور پہاڑ کے اوپر پیرکا نقش آجائے تو میں مسلمان ہوجاؤں گا۔ رسول الله منگانی آئے ہم الله پڑھ کر قدم اٹھایا اور پہاڑ پر رکھ دیا۔ جیسے ہی حضور منگانی آئے نے پیراٹھا کر پھر پررکھا۔ نجو می نے آسان کی طرف دیکھا اور پھر پہاڑ کی طرف نظر ڈالی۔ پہاڑ پر پیرکا نقش موجود تھا۔ اس طرح جیسے نرم مٹی پر نقش بن جاتا ہے۔ تسخیر کا یہ عمل دیکھ کر نجو می مسلمان ہو گیا۔ دریافت کرنے پر اس نے بتایا کہ وہ اپنے زمانے کا یکتا اور منفر دنجو می ہے۔ آسان پر ایک ستارہ ہے۔ وہ ستارہ جب کسی آدمی کے سر پر براہ راست سامیہ فکن ہوتا ہے تو اس کے اندر یہ صلاحت پیدا ہو جاتی ہے کہ سخت مٹی نرم ہو جاتی ہے۔ میرے حساب سے اس ستارے کو اس جگہ جہاں حضور مُثَاثِینِ کھڑے ہوئے تھے گئی ہز ارسال بعد آنا تھا۔ میں نے جب رسول اللہ مُثَاثِینِ میں نے دیکھا کہ وہ ستارہ اپنی جگہ سے تیزی سے پلٹا اور کموں کے لئے حضور مُثَاثِینِ کے اوپر سامیہ فکن ہو کر واپس چلا گیا۔

تسخیر کی ایک شکل میہ بھی ہے کہ آپ میہ جانتے ہوں کہ سونے میں کتنی روشنیوں کی مقداریں کام کرتی ہیں۔ اگر تانبے میں اتنی مقداروں کااضافہ کر دیاجائے تو تانباسونابن جاتا ہے۔

اللہ کریم کی تخلیق میں کوئی تخلیق غیر متوازن نہیں ہے اور نہ کوئی الیمی صورت ہے کہ کائنات حاد ثاتی طور پر وجو دمیں آگئی ہو۔
تخلیق کے تحت ہر شئے میں معین مقداریں کام کررہی ہیں جہال تک تخلیقی عمل کا تعلق ہے بکری بھی اسی طرح پیدا ہوتی ہے جس طرح انسان پیدا ہو تا ہے۔ بکری کے اندر بھی پیاس کا تفاضا اسی طرح انسان پیدا ہو تا ہے۔ بکری کے اندر بھی پیاس کا تفاضا اسی طرح پیدا ہو تا ہے جس طرح آدمی سوتا ہے اور بکری بھی اسی طرح بھا گئی دوڑتی پیدا ہو تا ہے جس طرح آدمی سوتا ہے اور بکری بھی اسی طرح بھا گئی دوڑتی ہیدا ہو تا ہے جس طرح آدمی کو بیاس گئی ہے۔ بکری بھی اس طرح سوتی ہے جس طرح آدمی سوتا ہے اور بکری بھی اسی طرح بھا گئی دوڑتی میں الگ الگ ہے اور غذا تلاش کرتی ہے جس طرح انسان تلاش کرتا ہے۔ بات صرف سے کہ تخلیق کرنے والی معین مقد اربی ہم معین مقد اروں سے گدھا بن جاتا ہے۔ کہیں معین مقد اروں سے آدم کا میں جنتیں بن جاتا ہے۔ کہیں معین مقد اروں سے پہاڑ ، کہیں فرشتے اور کہیں جنتیں بن جاتی ہیں اور کہیں دوزخ کا ایند ھن بن جاتا ہے۔

پيراسائيكالو,ي

# تخليقى نظام

اللہ نے بحیثیت خالق کے اپنے بندوں کو ایساعلم عطاکیا ہے کہ بندے کے اندر تخلیقی صلاحیتیں بیدار ہوگئی ہیں۔ اللہ نے اپنی ذات مبارک کے لئے احسن الخالفین (تخلیق کرنے والوں میں بہترین خالق) کا لفظ بیان فرمایا ہے۔ یعنی اللہ نے تخلیقی اختیارات اپنے علاوہ آدم کو بھی تفویض کر دیئے ہیں۔ تخلیق کرنے والی ہتی اس بات پر قدرت رکھتی ہے کہ وہ اپنی منشا اور مرضی کے مطابق جب چیا ہے کی شئے کو وجود میں لے آئے۔ جب اس کا دل چاہے روک دے۔ جب اس کے مزاج کے لئے کوئی بات نا گوار گزرے تو اس چیز کو تو کر ریزہ ریزہ کر دیرہ میں کے متنارات اللہ نے آدم کو بھی دیئے ہیں۔ آدم اپنی تخلیق ہو نوع انسانی کو فائدہ بھی پہنچا سکتا ہے اور نوع انسانی اس کی تخلیق ہو۔ یہی اختیارات اللہ نے آدم کو بھی دیئے ہیں۔ آدم اپنی تخلیق ہے نوع انسانی کو فائدہ بھی پہنچا سکتا ہے اور نوع انسانی اس کی تخلیق ہے۔ ہر ریڈیو کا نسانی کو فائدہ بھی پہنچا سکتا ہے اور نوع انسانی اس کی تخلیق ہے۔ ہر ریڈیو کی اپنی ایک طاقت ان پر زول کے اوپر مخصر (ایجادات) سے تباہ و برباد بھی ہو بہر حال وہ طاقت ان پر زول کے اوپر مخصر ریڈیو کی اپنی ایک طاقت کا دارو مدار ان مقداروں (اہروں) پر ہے جس کا نام جینل رکھا گیا ہے۔ ایٹم بم کے اندر بھی طاقت کا ایک ذخیرہ ہے۔ ایٹم بم بیس موجود یور بیٹیم کے مقداروں (اہروں) پر ہے جس کا نام جوبہت قوی تو انائی پیدا ہوتی ہے۔ اور اس تو انائی ہے ایوری آبادیاں ختم ہو جاتی ہیں۔ دو سرا الکیٹر روجن بم جس کے پھٹنے سے لاکھوں آدمی مر جاتے ہیں۔ غور وفکر کیا جائے تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ ایٹم بم بجائے خود ایک طافت ہے اور اس طاقت کی مقداروں کو کم بیازیادہ کیا جائے تو در ایٹ جائے تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ ایٹم بم بجائے خود ایک طافت

صحت مند آدمی زیادہ کام کر تا ہے۔ زیادہ دوڑ سکتا ہے اور حرکات وسکنات میں چستی اور جو انمر دی کا بہتر طریقے پر مظاہرہ کر تا ہے۔ اس کے برعکس بیار، ضعیف و ناتواں آدمی کی چال میں، گفتگو میں، حرکات وسکنات میں نمایاں کمی نظر آتی ہے۔ بات وہی ہے کہ صحت مند اور جواں مر دکے اندر صحت کی معین مقداریں اپنی صحیح حیثیت میں متحرک ہوتی ہیں اور بیارآ دمی کے اندر صحت کی مقداریں کمزور، ٹوٹی ہوئی اور بھری ہوئی ہوتی ہیں۔

جارے سامنے دو آدمی ہیں۔ ایک آدمی ذہین ہے ایک آدمی سیدھاسادہ ہے۔ ذہین آدمی کے اندر عقل وشعور کی مقدارین زیادہ کام کر رہی ہیں۔ سیدھے سادے آدمی کے اندر عقل وشعور کی مقداریں کم کام کر رہی ہیں اس لئے وہ سیدھاسادہ ہے۔ اسی طرح دو آدمی ہمارے سامنے اور ہیں۔ ایک نار مل ہے اور دوسرے آدمی کے بارے میں ہماری رائے سے کہ یہ پاگل ہے۔ مخبوط الحواس ہے۔ زندگی ہمیں پیاس گئی ہے یعن ہمارے اندر تخلیقی نظام اطلاع دیتا ہے کہ اب جسمانی نظام کوپانی کی ضرورت ہے۔ اعتدال پیند آدمی اتناپانی استعال کرتا ہے جینے پانی کی ہمارے جسمانی نظام کو ضرورت ہے۔ غیر اعتدال پیند آدمی اتناپانی استعال کرتا ہے کہ پیٹ پھول جاتا ہے۔

اس کی ایک طبعی شکل یہ بنتی ہے کہ پیاس کا احساس جن معین مقداروں پر قائم ہے وہ ٹوٹ جاتا ہے اور جس وقت آدمی طبعی طور پر غیر متوازن ہو جاتا ہے۔ بیاس کا احساس بھی ایب نار مل ہو جاتا ہے۔ استہ قاء کا مریض پانی پیناشر وع کرتا ہے یہاں تک کہ اس کا پیٹ پھٹ جاتا ہے اور وہ مر جاتا ہے۔ یہاں تک کہ اس کا پیٹ پھٹ جاتا ہے اور وہ مر جاتا ہے۔ آدمی کو بھوک گئی ہے ، اعتدال میں کھانا کھاتا ہے تو آدمی کی جسمانی زندگی کی نشوہ نماہوتی ہے لیکن اگر بھوک کا کہی تقاضا اپنی معین مقداروں پر قائم نہ رہے تو آدمی کھانا کھانے سے بیار ہو جاتا ہے۔ یا کھانانہ کھانے سے ضعیف اور ناتواں ہو جاتا ہے۔

ان مثالوں سے بیاج واضح طور پر سامنے آجاتی ہے کہ زندگی میں جو حرکت ہے ، زندگی میں جینے رخ ہیں اور زندگی جن خدو فال پر رواں دواں ہے وہ دنیاوی زندگی ہو یا اس دنیا کی زندگی ہو جاتا ہے۔ مقداروں پر قائم ہے۔ جب تک مقداریں قائم ہیں زندگی ہو باتا ہے۔ وہ دنیاوی زندگی ہو یا اس دنیا کی زندگی ہو تا ہے بیازیادتی ہوتی ہے یا کی ہوتی ہے حرکت میں فرق آجاتا ہے توزندگی میں ایسا دندگی میں اس کو شار کیا جاتا ہے اور خداس کا شار مر دوں میں ہو تا ہے۔ کہ بظاہر آدمی زندہ نظر آتا ہے لیکن باطن میں وہ آدمی بچھ بھی نہیں ہو تا ہے نہ زندوں میں اس کو شار کیا جاتا ہے اور خداس کا شار مر دوں میں ہو تا ہے۔

تسخیر کائنات کے لئے ضروری ہے کہ ہمیں تخلیق کے وہ فار مولے معلوم ہوں جن کے اوپر بیہ تخلیق قائم اور متحرک ہے باحواس وبا شعور ہے۔

#### قانون:

زندگی کا ہر تقاضا معین مقداروں سے مرکب ہے اور بیہ معین مقداریں ہی تقاضے تخلیق کرتی ہیں۔زندگی کا کوئی تقاضا فارمولوں کے بغیر قائم نہیں ہے۔

الله كريم نے ہمارى تخليق فار مولول سے كى ہے اور انہى فار مولول كو ہم دانسته يانادانسته متحرك كر ليتے ہيں تونئ نئ ا يجادات اور تخليقات وجو دميں آ جاتی ہيں۔

چونکہ آدمی بجائے خود ایک فارمولا ہے۔ اس لئے فارمولے کے اندر وہ تخلیقی عناصر جنہوں نے فارمولے کو زندگی بخثی ہے متحرک ہیں۔ آدمی چونکہ ایک تخلیقی فارمولا ہے اور اسے تخلیقی فارمولوں کا علم بھی دیا گیا ہے۔ اس لئے وہ ان فارمولوں کا علم سکھ لیتا ہے جن فارمولوں سے جنت بنائی گئی ہے اور جن مقداروں (فارمولوں) پر سات آسان قائم ہیں۔ نور اعلیٰ نور جن فارمولوں سے عرش وجو دمیں آیا ہے وہ بھی ہماری آئکھوں کے سامنے آجاتے ہیں۔

المیہ یہ ہے کہ مسلمانوں کے اندر تجسس، تلاش اور تفکر ختم ہو گیاہے۔ مسلمان دعویٰ یہ کر تاہے کہ میں اللہ کانائب ہوں۔ جب کہ چیو نٹی سے زیادہ عقل و تفکر استعال نہیں کرتا۔ اللہ کریم کا قانون جاری وساری ہے۔ قرآن پاک میں اللہ کریم نے فرمایا کہ یہ کتاب ان لوگوں کے اوپر ہدایت کے دروازے کھولتی ہے جو تفکر کرتے ہیں۔ شخیق و تلاش کرتے ہیں۔ ریسر چ کرتے ہیں۔ گہرائی میں مشاہدہ کرتے ہیں۔ اللہ کی ذات واحد ہے ، ذی احتیاج نہیں ہے۔ نہ وہ کسی کاباپ ہے اور نہ وہ کسی کی اولاد ہے اور نہ ہی اس کا کوئی خاند ان ہے۔ جو تلاش کرتا ہے اور جو کفران کرتا ہے وہ محروم رہ جاتا ہے۔



پير اسائيكالو جي

# نقطه کھلتاہے

جب کوئی بندہ کسی ایک نقط پر اپنی پوری صلاحیتیں مرکوز کرکے خور کرتا ہے تواس کی نظر میں اتنی وسعت پیدا ہو جاتی ہے کہ وہ
اس نقط کو جس کے اوپر تمام صلاحیتیں مرکوز ہوگئی ہیں پڑھ لیتا ہے۔ پڑھنے سے منشا ہے ہے کہ نقط کے اندر موجود اوصاف اور نقط کے
اندر موجود خفیہ صلاحیتیں اور صلاحیتوں کے اندر مخفی صلاحیتیں اس کے سامنے آ جاتی ہیں۔ جب اور زیادہ گہر ائی میں دیکھتا ہے تو نقطہ اس کو
اپنا استعمال بنا دیتا ہے۔ نقطے کے اندر موجود مخفی قو تیں اس بات کا مشاہدہ بن جاتی ہیں کہ پوری پوری کہشائیں ہمارے ساتھ سفر کر رہی
ہیں۔ ہم جان لیتے ہیں کہ دنیا میں موجود ہم شے لہروں پر قائم ہے۔ ہم اور پوری کا نئات لہروں کے تانے بانے سے مرکب ہے۔ دنیا کی ہر
چیز چاہے وہ پانی ہو، درخت ہو، پتھر ہو، انسان ہو، چرندہ ہو، درندہ ہو، از بی ہو، آسیجن ہو یا ایٹم یامالیکیول روشنیوں کے بالے
میں بند ہے۔ یعنی ہر چیز کے اوپر روشنی کا ایک غلاف ہے۔ تفکر کرنے کے بعد اس بند غلاف کو کھول کر اس چیز کے اوپر نظر مرکوز کر دی
جائے تو نظر کے سامنے پہلا انکشاف طاقت کا ہو تا ہے۔ نظر میں جب گہر ائی پیدا ہوتی ہے تودو سر اانکشاف اس طاقت کے استعمال کا ہو تا

ہیر وشیمااور ناگاسا کی کے اوپر ایٹم بم گرایا گیا توایٹم کی طاقت کا مظاہر ہ ہوا۔ مظاہر ہ اس شکل میں ہوا کہ جن پہاڑیوں پر بم گرایا گیا تھاوہ پہاڑیاں دھواں بن گئیں۔لو گوں نے دیکھا کہ پہاڑ کھڑے ہیں جب پہاڑ کو چھوا گیا تو دھوئیں کے علاوہ کچھ نہیں تھا۔سوال میہ ہے کہ طاقت کا کھوج کس نے لگایا؟طاقت کا استعمال کس نے کیا؟اور طاقت کے مظاہرے سے کون متاثر ہوا؟

اس کاجواب سے ہے کہ ایٹم کی طاقت کا کھوج انسانوں نے لگایا، اس کی طاقت کو استعمال انسانوں نے کیا اور اس طاقت کے تخریبی اور تغمیر ی پہلوسے بھی انسان ہی متاثر ہوا۔

نتیجہ یہ نکلا کہ ایٹم کے اندر موجود طاقت اللہ کریم کی تخلیق ہے اور اس طاقت کو استعال کرنے کاطریقہ اللہ نے انسان کو سکھادیا۔ لاشعور بتا تا ہے کہ انسان کے اندر اللہ تعالیٰ نے اتنی سکت اور صلاحیت منتقل کر دی ہے کہ وہ ایٹم کی طاقت کو اپنے ارادے اور اپنی منشاکے مطابق استعال کر سکتا ہے۔ یہ کہنا ہر گزیے جانہ ہو گا کہ خالق ہر حال میں تخلیق سے زیادہ باصلاحیت باوصف اور باہمت ہے۔

ایٹم کی طاقت کے خالق کی حیثیت سے جب ہم انسانی کر دار پر نظر ڈالتے ہیں تو دراصل ہم یہ کہناچاہتے ہیں کہ اللہ تعالی نے انسان کو الیم مخفی صلاحیتیں اور قوتیں عطاکر دی ہیں جس کے سامنے ایٹم کی قوت کوئی حیثیت نہیں رکھتی۔ فرق صرف ایٹم کے استعال کا ہے۔ ہم جب ہرچیزلہروں پر قائم ہے توانسانی وجود بھی لہروں سے بناہواہے۔لہروں میں قائم وجود میں تفکر انسان کے اوپر منکشف کر دیتا ہے کہ انسان میں تخلیقی صلاحیت موجو د ہے۔ جس طرح ایٹم ایک نقطہ ہے اور اس نقطہ کے اندر الیی طاقت محفوظ ہے کہ اگر انہیں تخریبی ذ ہن سے استعال کیا جائے توزمین الٹ پلٹ جاتی ہے۔ پورے پورے شہر آناً فاناً تباہ و برباد ہو جاتے ہیں۔ اس ہی ایٹم کو اگر تغمیر میں ، استعال کیاجائے تو بحلی ایجاد ہو جاتی ہے۔ وہ بحلی جو ہر سائنسی تر قی میں کسی نہ کسی طرح موجو دہے۔

انسان کے اندر بھی ایک ایٹم ہے۔ اس ایٹم یا نقطے کے اندر بھی بے شار طاقتیں ذخیرہ ہیں۔جب یہ ایٹم کھلتا ہے تو آدمی مادی وسائل سے بے نیاز ہو کر روحانی طور پر ان فار مولول کا مشاہدہ کر لیتا ہے جن فار مولول سے سورج بنتے ہیں، چاند وجود میں آتے ہیں۔ جن فار مولوں پر ستارے قائم ہیں، جن فار مولوں پر آسمان قائم ہیں۔ جن فار مولوں اور کلیوں کے اوپر زمین گر دش کر رہی ہے۔

پیراسائیکالوجی

ہم شربت بناتے ہیں۔ ہمیں یہ معلوم ہے کہ پانی میں چینی گھول دی جائے توشر بت بن جاتا ہے اور اس شربت میں خوشبو ملا دی جائے تو شربت خوشبودار اور مفرح ہو جاتا ہے۔ اسی شربت میں رنگ آمیز کر دیا جائے توشربت خوش شکل ہو جاتا ہے۔ اسی شربت میں اگر کوئی الیم ٹھنڈی دواشامل کر دی جائے جوخون کوٹھنڈ اکر دے توبہ شربت گرمی سے پیدا ہونے والے امراض کاعلاج بن جاتا ہے۔

روٹی پکانا یک فارمولے کے اوپر قائم ہے۔جب ہم روٹی کا تذکرہ کرتے ہیں توروٹی سے متعلق جتنے اعمال ہیں وہ خو د زیر بحث آ جاتے ہیں۔ روٹی کامطلب ہے زمین کے اندر گیہوں ڈالنا، زمین کی کو کھ میں دور کرنے والی روشنیوں اور اہر وں کا گیہوں کے نیج پر اثر انداز ہونا، گیہوں کے نیچ کے اندر موجو دروشنیوں اور اہروں کازمین کی اہروں اور روشنیوں سے باہم مل کر ایک دوسرے کا تاثر قبول کرنا۔ ایک دوسرے کے اندر لہروں کا جذب ہونے کے بعد گیہوں کے نیج میں کلہ پھوٹنا، نیج کی پیدائش کے بعد زمین کی کو کھ سے باہر آنا، سورج کی تپش سے پکنا، جاند کی چاندنی سے گیہوں کے اندر مٹھاس پیداہونا، گیہوں کے نیج کاجوان ہونااور پھر اس کا پچکی میں پینا۔ آٹابننا۔ آٹے اور یانی کے ملاپ سے ایک نئی شکل اختیار کرنا۔ آٹا اور یانی کے ملاپ سے جو مرکب بناہے اس مرکب کا آگ پر پکنا۔ ان تمام عوامل سے گزر کر روٹی پکتی ہے۔ایک عام آدمی کہتاہے روٹی کھاؤ۔ بات ختم ہو گئی لیکن تفکر کرنے والا بندہ یہ تلاش کر تاہے کہ روٹی کیاہے اور کیسے وجو دمیں آئی؟اس ہی طرح انسان بھی ایک نقطہ ہے۔

نقطے کو توڑا جائے بالکل اس طرح جس طرح اپٹم کو توڑ دیا گیا ہو تواس کے اندروہ عجائبات نظر آتے ہیں جس کو اللہ تعالیٰ نے کا ئنات کہاہے۔انسان کی پوری نسل،انسان کی پوری نوع،جنات اور جنات کی پوری نوع، فرشتے، آسان، جنت، دوزخ، عرش اور انتہا ہیہ ہے کہ خود اللہ تعالیٰ اس نقطے کے اندر موجود ہے جب یہ نقطہ کھلتاہے توانسان مشاہداتی طرزوں میں قدم قدم سفر کر کے منزل مقصود تک پہنچ جاتا ہے اور مقصود اور منظور ومطلوب اللہ تعالیٰ ہے۔ تصوف میں اس نقطے کانام "فواد "ہے۔ جس کا ترجمہ دل ہے۔ یہ وہی دل ہے جس کو اللہ

تعالی نے اپنامسکن اور اپناگھر قرار دیاہے۔ یہ وہی دل ہے جو تبھی غلط بیانی نہیں کرتا، تبھی جھوٹ نہیں بولتا۔ جو پچھ دیکھتا ہے حقیقت دیکھتا ہے۔ دل خالق کا ئنات کو دیکھتا ہے اور خالق کا ئنات دل کو دیکھتا ہے۔



پير اسائيکالو. تي

#### ر شته داری

ہر مخلوق دوسری مخلوق کے ساتھ ہاہم مشترک ہے۔ اور ایک رشتے میں منسلک ہے۔ جس طرح آدم کے اندرروح کام کرتی ہے اور اس بنتے ہیں، وہ جذبات واحساسات سے گزر تا ہے۔ مسرت و شادمانی اور رنج والم کی کیفیات سے وہ متاثر ہو تاہے۔ اس طرح چیو نٹی کے اندر بھی جذبات واحساسات موجود ہیں۔ معاش کے حصول کے لئے جس طرح آدم زاد کیفیات سے وہ متاثر ہو تاہے۔ اس طرح چیو نٹی بھی جدوجہد کرتی ہے۔ پھھر بھی جدوجہد کرتا ہے۔ اگر آدم کی تربیت زیر جدوجہد کرتا ہے اس طرح چیو نٹی بھی جدوجہد کرتی ہے۔ پھھر بھی جدوجہد کرتا ہے۔ اگر آدم کی تربیت زیر بحث آئے تواللہ کی دوسری مخلوق بھی اینی اولاد کی تربیت میں کوئی کسرباتی نہیں رکھتی۔ شیر اپنے بچے کو فطری اور جبلی تربیت دیتا ہے۔ بلی خش وری ہیں۔ آدم کی تربیت دیتا ہے۔ بلی ضروری ہیں۔ آدم کی فضیلت اگر اس بات میں ہے کہ وہ عقلند ہے تو تجربہ کرنے سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ دوسری مخلوق کے افراد میں بھی عقل موجود ہے۔ یہ ہو سکتا ہے کہ عقل کسی مخلوق میں کم ہو اور کسی مخلوق میں نیادہ۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ ہم شہد کی مکھی پر وحی کرتے ہیں۔ وحی کے لئے ضروری ہے کہ جس پر وحی کا نزول ہورہا ہے وہ سعادت مند ہو، ہو شو وحواس رکھتا ہو، اس کے اندر سوچنے سیجھنے اور فکر کرنے کی صلاحیت موجود ہو، وہ وحی کے مفہوم سے آشنا ہو کر اس کے مطابق عمل کر سکے۔ جب ہم اللہ رب العزت کا ارشاد پڑھتے ہیں کہ ہم نے شہد کی مکھی پر وحی کی تو ہم جان لیتے ہیں کہ شہد کی مکھی میں عقل موجود ہے۔ شہد کی مکھی میں سوچنے سیجھنے کی صلاحیت موجود ہے اور شہد کی مکھی وحی کے مفہوم سے بھی باخبر ہے۔ اگر انسان کو عقل کی بنیاد پر انسان کو دوسری نوعوں میں شرف عاصل نہیں ہے۔ کا تنات میں موجود ہم شئے زندہ ہے، متحرک ہے اور جب زندہ ہے تو اس کے اندر شعور ہے، اس کے اندر حواس ہیں، اس کے اندر زندگی گزار نے کے نقاضے موجود ہیں۔

وہ اپنی بھلائی یابر ائی کااحساس رکھتا ہے۔ سر دی بلی کو بھی لگتی ہے ، سر دی انسان کو بھی لگتی ہے۔ اگر کوئی انسان مکان بناکریااعلیٰ سے اعلیٰ لباس پہن کر سر دی کا تدارک کرلیتا ہے تو بلی بھی سر دی سے بچاؤ کے طریقے جانتی ہے۔

الله كريم نے انسان كو اپنى نيابت كے علوم سكھا كر جو شرف عطاكياہے وہ كياہے؟ وہ شرف قر آن پاك كے اندر تفكر كرنے سے سامنے آتا ہے۔ آدم اور فرشتوں كاجب موازنہ كياجاتا ہے توبيہ حقیقت منكشف ہوتی ہے كہ آدم اسائے الہيہ كے اسرار اور رموز جانتا ہے جو فر شے نہیں جانے۔ یہاں ایک بات بہت زیادہ وضاحت طلب ہے کہ اساء سے مرادیہ نہیں کہ اللہ تعالی نے آدم کو بتادیا ہے کہ اس چیز کا نام درخت ہے، اس کا نام شیر ہے۔ حقیقت کبھی نہیں بدلتی ہمیشہ ایک نقطے پر قائم رہتی ہے۔ اگر اساء سے مراد دنیاوی چیزوں کے نام ہوتے تو پوری نوع انسانی ہر چیز کو ایک ہی نام سے جانتی اور بہچانتی جبکہ ایسا نہیں ہے بلکہ کوئی آدمی درخت کو درخت کو درخت کہ دنیاوی چیزوں کے نام ہوتے تو پوری نوع انسانی ہر چیز کو ایک ہی نام سے جانتی اور بہچانتی جبکہ ایسا نہیں ہے بلکہ کوئی آدمی درخت کو درخت کو درخت کہتا ہے اور کوئی درخت کو صلاحیت رکھتی ہیں۔ کہتا ہے اور کوئی درخت کو عائنات کے اندر تخلیقی فار مولے ہیں۔ اساء الہیہ وہ علم آگی ہے جو انسان کے اوپر اس عالم کو منشف کرتا ہے۔ جس عالم میں فدرت الہیہ کے وہ راز ہیں جن کے اوپر پوری کا ننات قائم ہے۔

الله تعالی کاار شادہ:

"ہم نے اپنی امانت ساوات پر، زمین پر اور پہاڑوں پر پیش کی سب نے کہاہم اس کو اٹھانے کے متحمل نہیں ہو سکتے اس لئے کہ ہم جانتے ہیں کہ اگر بیر امانت ہم نے اپنے ناتواں کندھوں پر اٹھائی توہم ریزہ ریزہ ہو جائیں گے اور ہماراوجو د نیست ونابو دہو جائے گا۔"

آیت مقدسہ میں پوری طرح اس قانون کی وضاحت کی گئے ہے کہ ساوات بھی شعور رکھتے ہیں۔ارض بھی شعور رکھتے ہیں۔انکاریاا قرار بجائے خود اس بات کا ثبوت ہے کہ انکاریاا قرار کرنے والی ہستی میں شعور موجود ہے۔اگر پہاڑ کے اندر جے بے جان پھر سمجھا جاتا ہے عقل نہ ہوتی سمجھ بو جھ نہ ہوتی، اسے اپنی ہستی کا ادراک نہ ہوتا تو وہ کسے کہہ سکتا تھا کہ میں یہ امانت نہیں اٹھا سکتا۔ اگر میں نے اس امانت کو اٹھا لیا تو میں ریزہ ریزہ ہو جاؤں گا۔ تفکر کرنے سے مزید وضاحت ہوتی ہے کہ جس طرح انسان سنتا ہے، پھر بھی سنتا ہے، جس طرح انسان سوچتا ہے پھر بھی سوچتا ہے۔ جس طرح انسان بولتا ہے پھر بھی بولتا ہے۔ یہ قرآن پاک کی آیات ہیں کو کی عقلی اور فلسفیانہ استدلال نہیں ہے۔ ذرا غور بھیج جب پھر بول سکتا ہے، س سکتا ہے، اپنی ہستی کے بارے میں اسے علم ہے کہ میرے اندر کتنی سکت ہے اور وہ کسی غلط فہمی میں بھی مبتلا نہیں ہے۔وہ اپنے بارے میں صبح صبح اندازے بھی رکھتا ہے تو پھر انسان اس سے کسے اندر کتنی سکت ہے اور وہ کسی غلط فہمی میں بھی مبتلا نہیں ہے۔وہ اپنے بارے میں صبح صبح اندازے بھی رکھتا ہے تو پھر انسان اس سے کسے اندر کتنی سکت ہے اور وہ کسی غلط فہمی میں بھی مبتلا نہیں ہے۔وہ اپنے بارے میں صبح صبح اندازے بھی رکھتا ہے تو پھر انسان اس سے کسے اندر کتنی سکت ہے اور وہ کسی غلط فہمی میں بھی مبتلا نہیں ہے۔وہ اپنے بارے میں صبح صبح اند ہو جو انداز کے بھی رکھتا ہے تو پھر انسان اس سے کسے انہ نے بود؟

الله كريم بيه بھى فرماتے ہيں:

"اس امانت کو انسان نے قبول کر لیاہے۔ بے شک پیہ ظالم اور جاہل ہے۔"

اس کامفہوم یہ ہوا کہ ساوات ارض اور پہاڑ ظالم اور جاہل نہیں ہیں۔ انسان ظالم اور جاہل ہے۔ اس لئے ظالم اور جاہل ہے کہ اس نے بغیر سوچے سمجھے کہ میں اس امانت کا تقاضا بھی پورا کر سکتا ہوں یا نہیں؟ کو تاہ بنی اور اپنی نادانی میں امانت الہیہ کو قبول کر لیالیکن چو نکہ اس نے قبول کر لیا ہے اس لئے اشر ف المخلو قات کے دائرے میں کوئی انسان جب ہی داخل ہو گیا۔ اشر ف المخلو قات کے دائرے میں کوئی انسان جب ہی داخل ہو سکتا ہے جب اس امانت سے با خبر ہو۔ اگر وہ امانت سے بے خبر ہے تو وہ ہر گز اشر ف المخلو قات نہیں ہے۔ اس کی حیثیت دوسری

پير اسائيکالو.جي

مخلو قات سے ناصرف میہ کم ہے بلکہ بدتر ہے۔ جو بندہ اللہ کی امانت سے بے خبر ہے وہ ظالم اور جاہل ہے۔ یہی اللہ کریم کا ارشاد ہے۔ انسان امانت کے علم کے بغیر جاہل اور سر کشوں کے گروہ میں تو داخل ہو سکتاہے اشر ف المخلو قات نہیں بن سکتا۔



پير اسائيکالو. جي سنڌ جي سنڌ جي سنڌ جي جي اسائيکالو. جي جي سنڌ جي جي سنڌ جي جي سنڌ جي جي جي جي جي جي جي جي جي ج

### فرشتے اور انسان

موجودہ دور میں سائنس نے اتنی ترقی کر لی ہے کہ اب اس بات کی تصدیق ہو گئ ہے کہ اس دنیا کے علاوہ اور بھی بے شار دنیائیں موجودہ پر سے دہ دور میں سائنس نے اتنی ترقی کر لی ہے کہ اب اس بات کی تصدیق ہو گئ ہے کہ اس دنیا کے علاوہ اور بھی بے شار دنیائیں ہم ان موجود ہیں۔ جس چیز کو ہم خلاء کہتے ہیں اس خلاء میں بستیاں آباد ہیں۔ سیاروں کو اور خلاء میں بسنے والی آبادیوں کو دیکھ نہیں سکتے۔ ابھی تک سائنس نے جو کچھ کہاہے وہ ایک قیاس ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ایسا ہو سکتا ہے لیکن آدم اور اللہ کی گفتگو ہمارے اوپر بیراز منکشف کر رہی ہے کہ نوع انسانی کے علاوہ ایک مخلوق ہے جسے فرشتہ کہتے ہیں۔

دوسری مخلوق ہے جن یا جنات۔ ہم نہ جنات کو دیکھ سکتے ہیں نہ فر شتوں کو دیکھ سکتے ہیں۔ جنات اور فر شتوں کی دنیا سے ہم اس لئے متعارف نہیں ہیں کہ ہم اس نظر سے واقف نہیں جو نظر فر شتوں اور جنات کو دیکھتی ہے۔ دیکھنے کی طرزوں پر تفکر کیا جائے تو یہ بات روز مرہ کے مشاہدے میں ہے کہ ہماری نظر ایک متعین حد میں کام کرتی ہے لیکن اگر نظر کی متعین حدود کو توڑ دیا جائے اور کسی طرح اس میں اضافہ کر دیا جائے تو نظر عام حالات میں جتناد کھتی ہے اس سے زیادہ فاصلے کے مناظر آ تکھوں کے سامنے آ جاتے ہیں۔

مثلاً ہم آ تکھوں پر دور بین لگا لیتے ہیں۔ دور بین کے اندر جو شیشے گئے ہوئے ہیں وہ ان طول موج کو جو نظر کے لئے دیکھنے کا باعث
بنتے ہیں آ تکھوں کے سامنے لے آتے ہیں اور ہم میلوں فاصلے کی چیز دیکھے لیتے ہیں۔ کسی آدمی کی نظر کمزور ہے سامنے کی چیز اسے نظر نہیں
آتی اور چشمہ لگانے کے بعد وہ دور تک دیکھ لیتا ہے۔ اس کا مطلب کیا ہوا؟ مطلب بیہ ہوا کہ شیشے کے اندر اتنی صلاحیت موجود ہے کہ اگر
آپ اس کا Magnified بڑھائیں تو آپ کی نظر دور تک دیکھ سکتی ہے۔ جب آپ شیشے کے ذریعے سے میلوں دور دیکھ لیتے ہیں تواس آتکھ
سے جس آتکھ نے فرشتوں کو دیکھا ہے اور اللہ کو دیکھا ہے اور اللہ کر یکھا کے اور اللہ کر

یہ نظر حاصل کرنے کے لئے ضروری ہے کہ ہم اس حالت میں لوٹ جائیں جہاں اللہ نے آدم سے گفتگو کی تھی۔ لوح محفوظ کی تحریریں بتاتی ہیں کہ ایسانہیں ہے کہ آدم کے اندر چند مخصوص صلاحیتیں کام کر رہی ہیں اور آدم کی اولاد کے اندریہ صلاحیتیں موجود نہیں ہیں۔ آدم وحوا کی اولاد کے اندریا مالاساء سکھنے کی صلاحیت ہیں۔ آدم وحوا کی اولاد میں ہر فرد دراصل آدم کا عکس ہے۔ تمثل ہے اور فوٹو یا پرنٹ ہے۔ ہر آدم زاد کے اندر علم الاساء سکھنے کی صلاحیت موجود ہے۔ جب تک آدم زاد کی تمام دلچ بیاں صرف ادی جسم کے ساتھ وابستہ رہتی ہیں اس کے اندر روحانی صلاحیتیں چھی رہتی ہیں اور

پير اسائيکالو جي

جب آدم زاد کواس بات کاعلم ہو جاتا ہے کہ گوشت کا جسم دراصل نافر مانی کرنے کے جرم میں ایک پر دہ ہے تواس کا ذہن حقیقت کی تلاش میں سر گر دال ہو جاتا ہے اور یہ تلاش اسے ان صلاحیتوں سے باخبر کر دیتی ہے جن صلاحیتوں سے آدم زاد غیب کی دنیامیں سفر کرتا ہے۔



پير اسائيکالو. ي

# آدم کی میراث

اللہ کریم کے ارشاد کے مطابق آدم کو جو پہلامقام عطابواوہ جنت ہے۔اللہ کریم کے اساء یعنی اللہ کی صفات معلوم کر کے انسان کو جو

پہلی نعمت حاصل ہوئی اس کانام جنت ہے۔ اللہ کریم کی صفات اللہ کی صناع کے لاحد و حساب نمونے ہیں۔ خالق کی صفت تخلیق ہوتی ہے

چونکہ اللہ کریم خالق ہیں اس لئے اللہ کی ہر صفت ایک تخلیق ہے۔ اللہ نے آدم کو علم الاساء سمھا کر اپنی تخلیق ہے دوشاس کیا۔ اس طرح

روشاس کیا کہ آدم کو دوسری تمام نوع پر شرف اور فضیلت حاصل ہوئی۔ اس شرف اور بزرگی کا پہلا انعام جنت ہے۔ یعنی اللہ کریم کے

اساء کا علم جب آدم کے اندر متحرک ہوا تو آدم نے خود کو جنت میں پایا۔ جنت ایک الی فضاہ جس میں وہ آزاد ہے۔ اس فضا میں اس کام کرتے ہیں جن میں گافت نہیں ہے۔ کسی فتیم کی المجھن پاپریشانی کو دخل نہیں ہے۔ قید و بندگی کوئی صعوبت نہیں ہے۔ تلاش و

ہو ہر اعتبار سے سکون ہے، داحت ہے، آدام ہے، آسائش ہے۔ اس تہید کا مفہوم ہید ہے کہ نیابت اور خلافت کی پہلی سیر ھی ہید ہی کہ

جو ہر اعتبار سے سکون ہے، داحت ہے، آدام ہے، آسائش ہے۔ اس تہید کا مفہوم ہید ہے کہ نیابت اور خلافت کی پہلی سیر ھی ہید ہی کہ

اور خوف کے جذبات ختم ہو جاتے ہیں۔ اس کے اوپر ہے آلام و مصائب، ذہنی خلفشار، عدم تحفظ کا احساس، غم ناکی، بد حالی، پریشانی

عاکمیت ہے۔ خالق کا نئات ہو فکہ خود ہر چیز ہے بے نیاز اور ہر قشم کی احتیاج سے ماوراء ہے اس لئے جب کی بندے کے اندر خالق کی صفت صعریت کروٹ بدلتی ہے تواس کے اوپر وہی کیفیات وارد ہوتی ہیں جو اللہ کی اس صفت کا نقاضہ ہیں۔ آدم کو اللہ کر پم نے اپنان مو

اے آدم! تواور تیری بیوی جنت میں رہو۔ جہاں سے دل چاہے خوش ہو کر کھاؤلیکن اس در خت کے قریب مت جاناور نہ تمہارا شار ایسے لوگوں میں ہوگا جو اپنے اوپر ظلم کرتے ہیں۔

ہمارے باپ آدم سے صبر نہ ہو سکا اور وہ اللہ کی نافر مانی کے مر تکب ہوگئے۔ جیسے ہی ہمارے ابا آدم جی نافر مانی کے مر تکب ہوئے اللہ کی عطاکر دہ امانت پس پر دہ چلی گئے۔ اور بیہ پر دہ آدم کے لئے ایک نئی زندگی بن گئے۔ یہ نئی زندگی عارضی طور پر محرومی ہے۔ امانت یافتہ زندگی سکون وراحت کی زندگی تھی۔ جیسے ہی آدم نے اس زندگی سے رشتہ توڑا سکون و آسائش غائب ہو گئے۔ روشنی کی جگہ تاریکی نے لے لی، خوشی کی جگہ غم چھا گیا۔ آزادی کی جگہ قید و بندکی جگہ جکڑا گیا۔ ابا آدم جی نہایت حسرت و یاس میں جنت چھوڑنے پر مجبور ہو گئے۔

یاد رکھو کہ تم جنت کے خلاف اسفل السافلین کی جو زندگی بسر کر رہے ہویہ تمہارے لئے جیل خانہ ہے۔ یہ زندگی تمہارے لئے عذاب ہے۔ یہ زندگی تمہارے لئے عذاب ہے۔ یہ زندگی نہایت عارضی ہے۔ فکشن ہے۔ پچھ بھی کرلوبالآخریہ زندگی متہیں چھوڑنی ہے۔ لیکن اگر تم نے اس زندگی میں اپنے اور جنت کے در میان حائل پر دے کو نہیں ہٹایا جنت تمہیں قبول نہیں کرے گی۔

جب تک تم نے زمین پر قیدی کی حیثیت سے زندگی گزاری تمہارے اندروہ دماغ کام کر تارہاجو نافر مانی کا دماغ ہے اور جس نافر مانی پر جنت نے تہمیں نکال باہر پھینکا ہے۔ قدرت نے اپنا کیا ہوا وعدہ پورا کیا۔ ظالم اور سرکش نافر مان آدم زاد کے لئے ایک لا کھ چو ہیں ہزار پغیبر مبعوث کئے لیکن ہائے افسوس نوع انسانی نے ایک لا کھ چو ہیں ہزار پغیبر ول کی باتوں پر کان نہیں دھرے۔ اسی شیطان الرجیم کے کہنے پر چلتے رہے جس نے آدم کو جنت سے نکلوایا۔ ہر آدمی جو ذراسا بھی شعور رکھتا ہے ہر وقت اس بات کامشاہدہ کرتا ہے کہ زندگی کا ہر لمحہ مر رہا ہے۔ ایک لمحہ مرتا ہے دوسر المحہ پیدا ہوتا ہے۔ دن مرتا ہے دن مرتا ہے۔ دات مرتی ہے تودن پیدا ہوتا ہے۔

بچین مرتا ہے تو لڑکین پیدا ہوتا ہے۔ لڑکین مرتا ہے تو جوانی پیدا ہوتی ہے۔ جوانی مرتی ہے تو بڑھاپا پیدا ہوتا ہے اور بڑھاپا مرتا ہے تو آدمی غائب ہوجاتا ہے۔ اس طرح غائب ہوجاتا ہے کہ جس طرح خوبصورت مورتی کو مٹی تہس نہس کر دیتی ہے خوبصورت جسم انسانی کا ایک ایک عضو مٹی کے ذرات میں تبدیل ہوجاتا ہے۔ بڈیاں جن کے اوپر انسانی ڈھانچ کا دارومدار ہے راکھ بن جاتی ہیں۔ دماغ جس پر انسانی عظمت کا دارومدار ہے اور جس دماغ کے اوپر انسان اکڑتا ہے دوسروں کے اوپر ظلم کرتا ہے، خود کو خدا سیجھنے لگتا ہے، اس دماغ کو بھی مٹی کھاجاتی ہے اور مٹی کے ان ذرات کو اس جیسے دوسرے انسان پیروں تلے روندتے ہیں۔ اس کے برعکس اگر کوئی بندہ اس

26

پیر اسائیکالو جی

اسفل زندگی میں جنت کے اس دماغ سے متعارف ہو جاتا ہے جس کی بنیاد پر فر شتوں نے آدم کو سجدہ کیا ہے تو آدم زندہ جاوید ہو جاتا ہے اور اس کی میر اث جنت اسے واپس مل جاتی ہے۔

#### اندھا آد می

آدمی جب مرجاتا ہے تو دراصل وہ غیب کی اس دنیا میں چلا جاتا ہے جہاں اس کے اوپر سے زماں اور مکاں کی پابندیاں ٹوٹ جاتی ہیں۔ زماں اور مکاں ٹائم اور اسپیس کی پابندیاں ٹوٹنالگ بات ہے اور ٹائم اور اسپیس کا ختم ہو جانا دوسری بات ہے۔ کوئی آدمی جو مرنے کے بعد اس دنیا کا ہو گیا ہو گیا ہو گیا۔ اس کے ذہن میں ٹائم اور اسپیس دونوں موجود رہتے ہیں۔ جس طرح وہ یہاں زمین پر جھت کے نیچے رہنے پر مجبور ہے اور اس کے لئے خورد و نوش کا ہونا ضروری ہے۔ اس طرح عالم اعراف میں بھی گھر ہونا، کھانے پینے کا سامان ہونا اور بات چیت کرنے کے لئے دوسرے لوگوں کا موجود ہونا ضروری ہے۔ مرنے کے بعد بھی آدمی ان جذبات و احساسات میں اس دنیا میں زندگی گزار چکا ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ یہ گوشت پوست کا احساسات میں زندگی گزار چکا ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ یہ گوشت پوست کا جمم مٹی بین جاتا ہے اور روح اس گوشت پوست کے جمم کو چھوڑ کر عالم اعراف میں ایک اور نیا جسم بنالیتی ہے۔ جس طرح اس جسم ساتھ تقاضے چیکے ہوئے ہیں ای طرح مرنے کے بعد بھی انسان کے ساتھ تقاضے چیکے رہتے ہیں۔ وہاں اس کو بھوک بھی گئی ہے، ساتھ تقاضے چیکے ہوئے ہیں ای اس کو بھوک کے لئے کھانا بھی کھاتا ہے، پانی بھی پیتا ہے۔ اس کے اوپر غم آشاز ندگی کے سے تھورات بھی مرتب ہوتے ہیں اور وہ مسرت بھرے لیات میں بھی قت گزار تا ہے۔

بادی النظر میں اگر دیکھاجائے تواس دنیا کی زندگی اور مرنے کے بعد کی زندگی میں قطعاً کوئی فرق نہیں ہے۔ فرق اگر ہے توصر ف یہ ہے کہ شعور کی رفتار بڑھ جاتی ہے۔ اتنی زیادہ بڑھ جاتی ہے کہ مہینوں کاسفر گھنٹوں میں طے ہو تا ہے۔ اس کی مثال یوں ہے کہ ایک آد می پیدل چل کر کر اچی سے لندن پنچے تو مہینوں کا وقفہ در کار ہو گا۔ لیکن اگر ہوائی جہاز میں بیٹھ جائے تو چند گھنٹوں میں پنچ جاتا ہے۔ اس دنیا کی زندگی میں اور مرنے کے بعد کی زندگی میں یہ فرق ہے کہ یہاں آد می ہفتوں کاسفر گھنٹوں میں گزار ناچاہتا ہے تواسے ہوائی جہاز کی ضرورت پیش آتی ہے۔۔۔۔۔ اگر سالوں اور مہینوں کاسفر طے کر ناچاہے تواسے ہوائی جہاز کی ضرورت پیش نہیں آتی بلکہ اس کے لئے اس کے ذہن کی رفتار ہوائی جہاز بن جاتی ہے۔ یہ اس دنیا کا تذکرہ ہے جس دنیا میں بالآخر سب کو جانا ہے۔ اس قانون سے کوئی مشنٹی نہیں ہے۔ جو آد می عالم ناسوت (مادی دنیا) میں پید اہو گیاخو شی کے ساتھ یا مجبوری کے ساتھ بہر حال اسے اس عالم میں جانا ہے۔



الله كريم كے بيان كر دہ قانون كے مطابق نافرمانی اور فرمانبر دارى كے در ميان جو پر دہ حائل ہے اس كو اٹھانے كے لئے ضرورى ہے كہ آدمی اس دنیا میں ہى اپنے وطن جنت كو د كيھ لے۔ اگر آدم زاد سارى زندگى میں جنت كى زندگى سے آشانہيں ہواتو مرنے كے بعد بھى اس كے اوپر جنت كے درواز ہے نہيں تھليں گے۔ قرآن پاك نے دوطبقے كركے اس بات كى وضاحت كى ہے:

"اورتم کیا سمجھے علیین کیا ہے اور تم کیا سمجھے سحیین کیا ہے۔ یہ ایک لکھی ہوئی کتاب ہے۔ ایک لکھی ہوئی کتاب جس کتاب میں تمہاری زندگی کاہر عمل ہر حرکت ہر جذبہ ہر سانس ریکارڈ ہے۔ یعنی یہ ایک ایسی کتاب ہے جس میں زندگی کاہر رخ ہر حرکت فلم کی طرح نقش ہے۔"

انسان زندگی میں جو پچھ کرتا ہے اس کی فلم بنتی رہتی ہے۔ اگر انسان کے قدم جنت کے داستے پر اٹھ گئے اور اس نے قدم بھڈم چل کر جنت کامشاہدہ کر لیاتو یہ سب کاسب عمل صراط مستقیم پر سفر کی ایک فلم بن جاتا ہے۔ اس کے بر عکس کوئی بندہ صراط مستقیم سے بھٹک گیاتو اس کاہر قدم اس راستے پر اٹھ رہا ہے جو راستہ قدم قدم چل کر آدمی کے اوپر دوزخ کے دروازے کھولتا ہے۔ مطلب یہی ہے کہ ایسے بندے کی زندگی سے متعلق جو فلم بنی اس کا اختتام دوزخ ہے۔ اپنی عمر گزار نے کے بعد جو عمر اللہ نے اپنی منشاء اور مرضی کے مطابق عطا فرمائی تھی، اسے ختم کرنے کے بعد جب بندہ اس دنیا میں منتقل ہوتا ہے تو وہ اپنی زندگی سے متعلق بنی ہوئی فلم دیکھتا ہے۔ اگر وہ اس دنیا میں جنو دوزخ کی طرف لے جاتی ہے اور اگر اس نے صراط مستقیم پر گامز ن ہو وہ اس دنیا میں جنت سے محروم ہو گیاتو وہاں وہ فلم دیکھتار ہتا ہے جو دوزخ کی طرف لے جاتی ہے اور اگر اس نے صراط مستقیم پر گامز ن ہو کر خالصتاً اللہ کے قوانین کے مطابق زندگی گزار دی ہے تو وہ جنت پر مبنی فلم دیکھتا ہے اور جنت کی نعمتوں سے سیر اب ہوتار ہتا ہے۔

قانون: جب تک کوئی بندہ جنت کامشاہدہ نہیں کر لیتا اس وقت تک اس کے اندر جنت کی زندگی کاریکارڈ نہیں ہو تا۔ اس بات کوسید ناحضور مَنَّالِیْا ِیِّا نے اس طرح بیان فرمایا ہے:

"موتو قبل انت موتو" "مرجاؤمرنے سے پہلے۔"

مر جاؤمرنے سے پہلے کا یہ مطلب نہیں کہ کھانا بینا چھوڑ کر خود کشی کرلی جائے۔شہروں کو خیر آباد کہہ کر جنگلوں کو مسکن بنالو۔

پير اسائيكالو. ي

کپڑے اتار کر ننگے پھرنے لگویا اولا داور والدین سے قطع تعلق کرلو۔ مر جاؤم نے سے پہلے کامطلب میہ کہ اس زندگی میں رہتے ہوئے مرنے کے بعد کی زندگی سے آشا ہو جاتا ہے تو یہ ہوئے مرنے کے بعد کی زندگی سے آشا ہو جاتا ہے تو یہ بات اس کے مشاہدے میں آجاتی ہے کہ علیین۔۔۔۔۔۔اعلی طبقہ انعام یافتہ طبقہ ہے اور سحیمین۔۔۔۔۔ محروم طبقہ سزایافتہ طبقہ ہے۔

قر آن پاک میں بیان ہواہے کہ اس زندگی میں اگر اندھا پن ہے اور بے نور آئکھیں ہیں تواس زندگی میں بھی اندھا پن اور بے نور آئکھیں مقدر بن جاتی ہیں۔ اگر اس دنیا میں آئکھیں ہیں اور الی آئکھیں جو اللہ کے نور کامشاہدہ کرتی ہیں تواس دنیا کے اندر بھی مشاہدہ کرنے کی صلاحیت موجود ہوگی۔سیدناحضور مُنگالِیُّا کاارشادہے:"مومن کی فراست سے ڈرو کہ وہ اللہ کے نورسے دیکھتا ہے۔"

#### غارِحرا

مادی دنیاالی کیتی ہے۔ جس میں آخرت کی زندگی کے کانٹے یا پھولوں کے نی ڈالے جاتے ہیں۔ اگر کسی بندے نے شیطانی وسوسوں

کے تحت اس زمین میں کانٹوں کی کیتی بوئی ہے تو آخرت میں بھی کانٹے چننا، کانٹے توڑنا اور کانٹے کھانا اس کا مقدر ہے۔ اور کسی بندے نے
اگر اس مزرعہ آخرت میں رسول اللہ مُثَالِّیْ ہِنِ کے ارشاد کے مطابقا وراولیاء اللہ کی زندگی کے اعمال ووظائف کی روشنی میں الیم کاشت کی
ہے جس کاشت کے نتیج میں سدا بھار درخت پھولد اربودے اور خوشنما باغات وجود میں آتے ہیں تو مرنے کے بعد اسکا اثاثہ یہی خوشنما باغات ہیں۔

بات سید ھی اور صاف ہے اس دنیامیں ہم جو کچھ کرتے ہیں اس کے مطابق ہم جزا کے مستحق ہوتے ہیں یاعذاب ناک زندگی ہمارے اوپر مسلط ہو جاتی ہے۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی حدیث کے مطابق:

#### "مر جاؤمرنے سے پہلے"

اس بات کی تشر تک ہے کہ اس دنیا میں رہتے ہوئے یعنی مٹی سے وجو دمیں آنے والے حواس کے ساتھ یہ بات ہم جان لیں اور سمجھ لیں کہ اس دنیا کے بعد دوسری زندگی کا دارومدار ہمارے اپنے ذاتی اختیار اور عمل پر ہے۔ قر آن پاک نے اسی بات کو بار بار ارشاد کیا ہے: تفکر کرو، عقل وشعور سے کام لو، زمین پر پھیلی ہوئی اللّٰہ کی نشانیوں کا کھوج لگاؤ۔ اپنی تخلیق پر غور کرو کہ کس طرح وجو دمیں آئے۔

کس طرح اللہ کریم نے حفاظت کے ساتھ تمہیں پرورش کیا، پروان چڑھایا، تمہارے اوپر جوانی کادور آیا۔ تمہیں اللہ نے طاقت عطا کی ایسی طاقت کہ تم اپنے ارادے اور اختیار کے ساتھ زمین پر دوڑ نے لگے۔ اور اس ہی طاقت اور اختیار کے ساتھ زمین کی کو کھ میں سے تم نے اپنے لئے وسائل تلاش کئے۔ دریاؤں میں کشتیاں چلادیں۔

علی ہذاالقیاس اللہ نے تم کو اتنی بڑی طاقت عطا کی کہ زمین پر پھیلے ہوئے وسائل تمہاری دستر س میں آ گئے۔ یہی بندہ جو نا قابل تذکرہ شئے تھا۔ پیدائش کے بعد اس قابل بھی نہ تھا کہ اپنے ارادے سے حرکت کر سکے۔ کروٹ بدل سکے یابیٹھ سکے۔ مکھی اڑا سکے۔ اس پيراسائيکالو.ي

گوشت پوست کے لو تھڑے کو اللہ نے اتنی سکت عطاکی کہ اس کے وجود سے اور اس کے اندر مخفی صلاحیتوں سے طرح طرح کی مصنوعات وجود میں آگئیں۔

انسان جب بجلی کی تلاش میں لگ گیااور اس نے بجلی کو تلاش کر لیاتواللہ کی ایک تخلیق بجلی سے لاکھوں تخلیقات وجو دمیں آ گئیں۔ اگر بجلی کی ذیلی تخلیقات کوشار کیاجائے توعقل گم ہو جاتی ہے۔اللہ کریم نے فرمایا:

"میں ا<sup>حس</sup>ن الخالفین ہوں"

یعنی تخلیق کرنے والوں میں بہترین خالق ہوں۔ اس کو آپ یوں سمجھ لیس کہ بجلی کا خالق اللہ ہے۔ بجلی کی تمام ذیلی تخلیقا۔۔۔
ریڈیو، ٹی وی، وائر لیس اور دوسری بے شار چیزیں انسان کی تخلیق ہیں۔ جب تک انسان نے اپنی تخلیقی صلاحیتوں کو استعال نہیں کیا بجلی کے اندر طاقت چیپی رہی۔ اور جب انسان کے اندر جستجونے کروٹ بدلی اور وہ ہمہ تن متوجہ ہو کر بجلی کی تلاش میں لگ گیا تو بجلی نے اپنے اندر چیپی ہوئی ہر صلاحیت ایک تخلیق بن گئی۔

جب انسان مادے کے اندر تھکر کرتا ہے تو اس مادے کی طاقت اور توانائی کو اپنے لئے مفید بنالیتا ہے یاضر ررساں بنالیتا ہے۔مادی ترقی کے پس منظر میں ایک اور صلاحیت پوشیدہ ہے۔ جس کو روح کانام دیا جاتا ہے۔مادے کے اندر سے جو صلاحیتیں آشکار ہورہی ہیں وہ دراصل اسی روح کاایک ہاکاساعتس ہے۔ ابھی ہم نے عرض کیا تھا کہ انسان ابٹی زندگی میں جو پھے بو تاہے وہی کا نتا ہے۔ اس کی جو کمائی ہوتی ہے اس کے مطابق اس کو صلہ ملتا ہے۔ اگر انسانی ذہن تھکر کے ساتھ عظیم طاقت بجلی کو تلاش کر سکتا ہے تو انسان اپنے اندر اس آنکھ کو بھی تلاش کر لیتا ہے جو آنکھ زماں و مکاں سے ماوراء دیکھتی ہے۔ جس آنکھ کے سامنے اس زندگی اور مرنے کے بعد کی زندگی کے در میان حائل پر دے معدوم ہو جاتے ہیں۔ یہی وہ آنکھ ہے جس سے اولیاء کر ام باطنی واردات اور کیفیات کامشابدہ کرتے ہیں۔ یہی وہ آنکھ ہے جو کھل جائے تو کشف القبور ہو جاتا ہے۔ یعنی مرنے والوں کی روح سے آدمی اس طرح گھٹگو کر سکتا ہے جس طرح عالم اسباب میں رہتے ہوئے جسمانی خدوخال سے مرکب دو آدمی گھٹگو کرتے ہیں۔ یہی وہ آنکھ ہے کہ اگر اس آنکھ کی طاقت اور بڑھ جائے تو اس کے سامنے فرشتے آجاتے ہیں۔ یہی وہ آنکھ ہے جس کی رکت سے اللہ کے دوست عرش پر اللہ تعالی کا دیدار کرتے ہیں۔ اس باطنی آنکھ کا کھلنا اور اس باطنی آنکھ کی سامنے سب سے پہلے جو چیز آتی ہے یہ وہ عالم ہے جس کو ہم عالم اعراف یاموت کے بعد کی زندگی کہتے ہیں۔

یعنی گوشت پوست کے جسم سے رشتہ منقطع ہونے کے بعد آدمی جس دنیامیں قدم رکھتاہے باطنی آنکھ اس دنیا کو دیکھ لیتی ہے۔

جنت میں چلے جانااس کے لئے معمول بن جاتا ہے۔اس کے برعکس اگر جسمانی زندگی میں کسی بندے نے اپنی باطنی آنکھ نہیں کھولی تواس کے اوپر محرومی مسلط ہو جاتی ہے۔ مرنے کے بعد بھی اس کی نظر محدود رہتی ہے۔ جس طرح بندہ اس دنیا میں دیوار کے پیچھے نہیں دکھھ سکتااسی طرح اس دنیا میں بھی وہ کو تاہ نظر رہتا ہے۔ سوال بیہ ہے کہ بیہ باطنی نظر کس طرح اس نظر پر جو جالا اور پھوڑا بن گیا

پير اسائيکالو جي

ہے اس کا آپریشن کس طرح ہو۔اس کے لئے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے وارث اولیاءاللہ نے اسباق بنائے ہیں۔ یہ سارے اسباق رسول الله مَنَّا اللَّهِ عَمَّا اللَّهِ عَمَّا اللَّهِ عَمَّا اللَّهِ عَمَّا اللَّهِ عَمَّا اللَّهِ عَمَّا اللَّهِ



پير اسائيكالو جي

# الف\_ كمپيوٹر

کسی علم کو سکھنے کے لئے اس کی الف ب پ سے واقفیت ہوناضر وری ہے۔ کوئی آدمی جب تک الف ب پ کا قاعدہ نہیں پڑھ لیتا اردوزبان پڑھنالکھنا نہیں سکھ سکتا۔ جب کہ اس کی مادری زبان بھی اردو ہے۔ مادری زبان کے علاوہ دو سری زبان بھی اس وقت سکھنا ممکن ہے جب کوئی ابتدائی قاعدے سے واقف ہو مثلاً انگریزی پڑھنے لائے اور اس میں مہارت حاصل کرنے کے لئے "اے بی سی ڈی" ممکن ہے جب کوئی ابتدائی قاعدے سے واقف ہو مثلاً انگریزی پڑھنے تیں سے واقف نہ ہو اسے پڑھالکھا آدمی نہیں کہا جا سکتا۔ پڑھنا ضروری ہے۔ اگر کوئی آدمی ابتدائی حروف جو آپس میں مل کر لفظ بنتے ہیں سے واقف نہ ہو اسے پڑھالکھا آدمی نہیں کہا جا سکتا۔ چاہے وہ ذہنی طور پر کتنا ہی ذہین ہو جس طرح ظاہری علوم سکھنے کے لئے قاعدہ پڑھنا اور لکھنا ضروری ہے اور جس طرح قاعدے سے واقفیت ضروری ہے۔ روحانی علوم سکھنے کے لئے بھی اللہ تعالی کے بیجے ہوئے پٹیبر وں اور پٹیمبر وں کے شاگر دوں کا بنایا ہوا قاعدہ پڑھنا ضروری ہے۔ ظاہری علوم سکھنے کے لئے الف ب پڑھنا ضروری ہے اور باطنی علوم سکھنے کے لئے طرز فکر تبدیل کرناضروری ہے۔ ضروری ہے۔ ظاہری علوم سکھنے کے لئے الف ب پڑھنا ضروری ہے اور باطنی علوم سکھنے کے لئے طرز فکر تبدیل کرناضروری ہے۔

روحانیت سکھنے کے لئے بغدادی قاعدہ یا گرائمرکی کوئی کتاب انسانی تاریخ میں اب تک نہیں چپی ۔ روحانی علم منتقل ہو تا ہے اس کی آسان مثال بچ کے اندر ماں کی زبان کا منتقل ہونا ہے۔ کوئی ماں مادری زبان سکھانے کے لئے بچ کو الف ب پ نہیں پڑھاتی۔ بچ کے اندر طرز فکروہی ہوتی ہے جو ماں باپ کی ہوتی ہے۔ بکری کا بچ گھاس کھا تا ہے گوشت نہیں کھا تا۔ شیر کا بچ گوشت کھا تا ہے مٹیں کھا تا ہے ، دانہ چگتا ہے۔ آدمی کا بچ گوشت بھی کھا تا ہے ، سبزی بھی کھا تا ہے ، دانہ چگتا ہے۔ آدمی کا بچ گوشت بھی کھا تا ہے ، سبزی بھی کھا تا ہے ، مٹی کھا تا ہے ، پھر بھی کھا تا ہے ، بڑیں بھی کھا تا ہے ، کلڑی سے مر ادوہ جڑیں ہیں جو کلڑی کی طرح ہوتی ہیں مثلاً ہلدی ، دار چینی وغیرہ۔ آدمی کا بچ یہ اس کے ماں باپ یہ سب چیزیں کھاتے ہیں۔

آدمی کی طرح اگر شیر کی بھی یہی غذاہوتی تواس کے بچوں کی بھی یہی خوراک ہوتی۔ کھانا پینا شکار کر نااور زندگی کے دوسرے عوامل شیر کے بچوں کو بغیر سیکھے ہوئے منتقل ہوتے ہیں یعنی ان سب چیزوں کو سیکھنے کے لئے قاعدہ پڑھناخروری نہیں ہے۔ کوئی بھی مخلوق جواس دنیا میں موجو دہے اپنی مادری زبان جانتی ہے اور ایک دوسرے کو مادری زبان میں اپنی کیفیات سے مطلع کرتی ہے۔ مرغی کو جب یہ خطرہ لاحق ہو تاہے کہ اس کے بچوں کو چیل اٹھا کرلے جائے گی تو وہ ایک مخصوص آواز نکالتی ہے اور سارے بیچ اس کے پروں میں سمٹ جاتے ہیں۔

پيراسانيكالو.ې

علی ہذاالقیاس ہر نوع اپنی اپنی زبان جانتی ہے اور یہ زبان اس کی نسل میں بولی اور سمجھی جاتی ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ گفتگو کا ایک اور طریقہ بھی ہے جس سے ہر شخص کسی نہ کسی وقت دوچار ہو تاہے اور ہر شخص اس طریقے سے واقف ہے۔ یہ طریقہ اشاروں کی زبان ہے۔

آدمی کے اندر کوئی ایسا کمپیوٹر نصب ہے جو اس کی زندگی کے مختلف مر احل میں ہدایت دے رہاہے۔ بھی وہ ایسی ہدایت دیتا ہے جس سے آدمی غم زدہ ہو جا تا ہے۔ بھی ایسی ہدایات ملتی ہیں کہ وہ بغیر کسی سب کے خوش ہوجا تا ہے۔ بھی اسے پانی پینے کی اطلاع دی جاتی ہے ، بھی وہ کمپیوٹر اسے یہ اطلاع فراہم کر تا ہے کہ اعصاب میں مزید حرکت کرنے کی صلاحیت نہیں رہی لہذا سوجا و سوتے آدمی کو یہ اطلاع ملتی ہے کہ اب اگر مزید چار پائی پر لیٹے رہے اور شعوری حواس میں داخل نہیں ہوئے تو اعصاب منجمد ہو جائیں گے۔ لہذا فوراً اٹھ جاؤ اور حرکت شروع کر دو۔ جب تک کمپیوٹر کوئی اطلاع نہیں دیتا آدمی یا کوئی بھی ذی روح کوئی کام نہیں کر سکتا۔ اس میں انسان، بھیڑ، بکری اور کسی جانور کی یا نباتات و جمادات کی کوئی قید نہیں ہے۔ سب کے اندر یہ اطلاع دینے والی مشین نصب ہے۔ اس مشین کی ایک بڑی خصوصیت یہ ہے کہ یہ وہی اطلاع فراہم کرتی ہے جو حالات اور وقت کے مطابق ہو۔

یہ کمپیوٹر آدمی کے اندر اس کی روح ہے۔ موجو دات میں جتنی ذی روح یاغیر ذی روح سمجھی جانے والی مخلو قات ہیں سب میں ایک ہی طرح کا کمپیوٹر نصب ہے۔ انسان اور دوسری مخلوق میں اگر فرق ہے تو صرف میہ ہے کہ انسان کے علاوہ دوسری کوئی مخلوق اس کمپیوٹر کے علم سے ناواقف ہے۔ صرف انسان کو اللہ کریم نے کمپیوٹر کا پوراعلم سکھایا ہے۔

پير اسائيگالو.ي

#### روح كالباس

انسان کی مجموعی زندگی پر غور کیاجائے تو یہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ زندگی کی ساری طرزیں اور زندگی کوروال دوال کرنے والے سارے تقاضے تمام احساسات و کیفیات اطلاعات پر قائم ہیں۔ کہیں ہمیں اطلاع ملتی ہے کہ سر دی ہے۔ کہیں ہمیں اطلاع ملتی ہے کہ گرمی ہمیں اطلاع ات کے اوپر قائم ہیں۔ بھوک پیاس، تکلیف، خوشی، محبت، نفرت، رحم، ظلم اور زندگی میں کام آنے والے سارے کے سارے تقاضے اطلاعات کے اوپر قائم ہیں۔

جب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ زندگی اطلاعات کا مجموعہ ہے توبہ تلاش کر ناضر وری ہو گیا کہ اطلاعات کا منبع کیا ہے؟

دوسری بات میہ غور طلب ہے کہ اطلاع کس جگہ آگر تھہرتی ہے اور ریسیونگ اسٹیشن جو اطلاعات قبول کر تاہے ، کہاں واقع ہے؟

تیسری بات بیہ ہے کہ اطلاعات میں معانی پہنانے والی ایجنسی کون سی ہے؟

چوتھی بات یہ تحقیق طلب ہے کہ اطلاعات کو معانی پہنانے کے بعد مظاہرات کس مشین پر حیب رہے ہیں؟

پانچویں بات پیرے کہ اس چھپائی میں جو مادہ کام کر رہاہے وہ کیاہے؟

اور چھٹی بات یہ ہے کہ اطلاعات مختلف مر احل سے گزر کر جب مظہر بن جاتی ہیں تووہ کہاں نیست ونابود ہو جاتی ہیں؟

روحانی علوم کی پہلی کتاب میں یہ بات سمجھانے کی کوشش کی جاتی ہے کہ گوشت پوست سے مرکب اور رگوں پٹھوں سے بناہوا پتلا اصل انسان نہیں ہے بلکہ گوشت پوست کا جسم اصل انسان کالباس ہے۔ جس طرح گوشت پوست کی حفاظت کے لئے ہم اون کا، کھال کا روئی یا دوسری چیزوں کالباس پہنتے ہیں۔

اسی طرح اصل انسان (ہماری روح) گوشت پوست کالباس بنا تا ہے۔ گوشت پوست کا جسم محض ایک لباس ہے اور جس ہستی کو اللہ

کر یم نے انسان کہا ہے۔ اسے عرف عام میں روح کانام دیا گیا ہے۔ قاعد ہے اور قانون کے مطابق اگر کوئی بندہ روحانی علوم سیکھناچا ہتا ہے تو

اس کے اندر یہ یقین راشخ ہونا ضروری ہے کہ گوشت پوست کا جسم مفروضہ اور فکشن ہے۔ جب یہ یقین پختہ ہو جاتا ہے کہ گوشت پوست

کا جسم لباس ہے فکشن ہے، فنا ہونے والا ہے تو قدرتی طور پر مفروضہ حواس سے ذہن دور ہونے لگتا ہے اور جب مفروضہ زندگی سے ذہن ور ہونے لگتا ہے اور جب مفروضہ نبیں ہو تیں۔ مفروضہ پیٹتا ہے تو حقیقت کی طرف سفر شروع ہو جاتا ہے۔ اس لئے کہ حقیقت اور مفروضہ دونوں چیزیں ایک مرکز پر جمع نہیں ہو تیں۔ مفروضہ پیٹتا ہے تو حقیقت کی طرف سفر شروع ہو جاتا ہے۔ اس لئے کہ حقیقت اور مفروضہ دونوں چیزیں ایک مرکز پر جمع نہیں ہو تیں۔ مفروضہ

حواس اور مفروضہ چیزیں بدلتی رہتی ہیں، ٹوٹتی اور بکھرتی رہتی ہیں۔ فناہوتی رہتی ہیں لیکن حقیقت نہ بدلتی ہے، نہ ٹوٹتی ہے، نہ بکھرتی ہے اور نہ فناہوتی ہے۔ حقیقت جو قائم بالذات ہے، حقیقت جو اپنے مرکز پر مستقل طور پر رواں دواں ہے۔ اس انسان کی تلاش سے سامنے آتی ہے جس کو قرآن نے روح کہاہے۔ مگر روح کے بھی مدارج ہیں۔ لاعلمی کی بنا پر روح کو بھی ایک ابیاہی آدمی یاانسان سمجھا جاتا ہے جیسے گوشت یوست کا انسان۔ ہم دیکھتے ہیں کہ روح ایک ایسی حقیقت ہے جو جزولا تجزاء ہے جو اپنی ذات کے ساتھ وابستہ اور پیوست ہے اور قائم ہے۔روح کی اپنی ایک صفت ہے۔وہ ہی کہ روح ہر آن ہر لمحہ متحرک رہتی ہے اور قائم بالذات رہتے ہوئے طرح طرح کے روپ میں مظہر بنتی رہتی ہے۔روح کاایک بڑاوصف بیہ ہے کہ مفروضہ اور فکشن حواس میں تبھی سامنے نہیں آتی البتہ مفروضہ اور فکشن حواس کو اپنے لئے لباس کے طور پر استعال کرتی ہے۔ لیکن چو نکہ ہر لمحہ ہر آن متحرک رہنااس کا ایک وصف ہے اس لئے وہ مجھی انسانی لباس میں جلوہ گر ہوتی ہے، تبھی بکری کے لباس میں، تبھی گائے کے لباس میں، تبھی جنات کے لباس میں اور تبھی فرشتوں کے لباس میں جلوہ گر ہوتی ہے۔

روحانی سائنسدانوں نے زمین پر تقریباً ساڑھے گیارہ ہزار نوعوں کی نشاندہی کی ہے اور ہر نوع روح کا ایک جزوہے۔روح کی ایک تعریف پہ ہے کہ ایک طرف نوعی لباس اپنے لئے منتخب کرتی ہے اور دوسری طرف اس نوع کے افراد کی حیثیت میں مختلف لباس اختر اع کرتی رہتی ہے۔روح کی اس کار کر دگی کو جاننے کے لئے ہم کہہ سکتے ہیں کہ روح کانوعی لباس نیگیٹیو ہے اور نوعوں کے افراد اس نیگیٹیو کا Positive ہیں۔ یہ عجیب و غریب نظام ہے کہ روح نوع لباس اور نوع کے افراد کالباس بناتی رہتی ہے اور یہ لباس سوت اور اون کے لباسوں کی طرح خستہ ہوتے رہتے ہیں۔اس کو سمجھنا کوئی زیادہ مشکل بات نہیں ہے۔

اصل انسان یاروح جب لباس کی ابتدا کرتی ہے تولباس ہمیں ایک خوبصورت نرم ونازک اور معصوم صورت بچیر میں نظر آتا ہے۔ اور پھر پیدلباس ہر آن اور ہر لمحہ بدلتار ہتا ہے۔ ہر آن ایک لباس اتر تاہے اور ایک لباس بنتا ہے۔ لباس کے اتر نے اور بننے میں لباس میں تغیر واقع ہو تاہے کہیں ساہی بڑھ جاتی ہے، کہیں ساہی گھٹ جاتی ہے، تصویر ایک ہے مشین بھی ایک ہے، چھیائی بھی ایک ہے لیکن ہر تصویر کے Impression میں کچھ نہ کچھ فرق پڑ جاتا ہے۔

بتدر تج لباس تبدیل ہوتے ہوتے اس حال کو پہنچ جاتا ہے کہ اس میں مزید کوئی سکت باقی نہیں رہتی۔ اور بیالباس ختم ہو جاتا ہے، سکت نہ رہنے کو ہم بڑھایے کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ یہ قانون اس لئے بیان کیا گیاہے کہ بات بوری طرح سامنے آ جائے اور ہم سمجھ لیں کہ روح ہر آن ہر لمحہ متحرک رہتی ہے۔اور ہر آن اور ہر لمحہ کی حرکت دراصل روح کاایک لباس ہے۔ یہی لباس ہمیں مظاہراتی طوریر شکل وصورت میں نظر آتاہے۔

پیراسائیکالوجی

36

## مٹی کاشیر

پیراسائیکالوجی

جس طرح روح کے لباس یعنی رگوں، پٹیوں اور گوشت سے مرکب آدمی کو انسان سمجھا جاتا ہے اور اس آدمی میں طرح کے خدو خال ہمیں نظر آتے ہیں بالکل اسی طرح روح کے اندر بھی خدو خال موجو دہیں۔ جسم انسانی کے لئے جب لباس بنایا جاتا ہے تو یہ بات ہماری پیش نظر رہتی ہے کہ جسم کے زیادہ سے زیادہ حصے ڈھک جائیں جیسے تمیض شلوار۔ اس کے برعکس روح جب لباس بناتی ہے تو وہ لباس مکمل ہوتا ہے۔ مکمل ہونے سے مراد ہیہ ہے کہ روح کی شکل جس طرح کے خدو خال میں موجو دہے انہی مکمل خدو خال کے ساتھ لباس بنتا ہے۔

#### مثال:

مٹی کے شیر پر رنگ کر دیاجائے تو ہم اسے شیر ہی کہتے ہیں۔ ایک مٹی کاشیر رنگ کے بغیر ہے اور یکی مٹی کاشیر رنگ بین ہے۔ لیکن شیر کے اوپر دنگ کیاجا تا ہے ویہ رنگ شیر کے اوپر غالب آ جا تا ہے مثلاً کان پر ، آ تکھوں پر ، پیروں پر ، پیٹ شدہ شیر کو بھی ہم شیر کہتے ہیں۔ روح جب لباس بناتی ہے تو اپنے خدو خال اور نقش و نگار کے مطابق پورالباس تیار کرتی ہے۔ خدو خال میں جس طرح کی ناک ہوگی، جس طرح کے کان ہوں گے ، جس طرح کے پیر ہوں گے ، جس طرح کا سر ہو گا، اسی مناسبت سے جسمانی لباس تخلیق ہو تار ہتا ہے۔ اب ہم یوں کہیں گے کہ گوشت کا جسم روح کا اختر ان کر دہ ایک رنگ ہے یعنی روح جو مکمل خدو خال اور نقش و نگار کے ساتھ قائم ہے اس کے اوپر انگلی رنگ آئیا یعنی رنگ روح کا اوپر مختلف پرت ہیں۔ یہاں ایک بات بتا دینا ضروری ہے کہ جس طرح جسم انسانی پرت در پرت موجود ہے اس طرح روح بھی بے شار پر توں کا مجموعہ ہے۔ روح کا ہر پرت مجسم نقش و نگار کے ساتھ متحرک ہے۔ ایک لمحے کا کھر بواں حصہ بھی ایسا نہیں ہے جس میں حرکت ساکت ہو جاتی ہے۔ اگر لمحے کے کھر بویں حصے میں بھی روح ساکت ہو جاتی ہو۔ اگر لمحے کے کھر بویں حصے میں بھی روح ساکت ہو جاتی ہے۔ اگر لمحے کے کھر بویں حصے میں بھی روح ساکت ہو جاتی ہو ایک توسار انظام در ہم ہر ہم ہو جائے گا۔

کائنات میں جتنی اشیاء موجود ہیں وہ زمین کے اوپر ہوں، زمین کے اندر ہوں، آسانی مخلوق ہو، سات آسان ہوں، عرش وکرس ہو،

ہر شئے میں روح موجو دہے۔ اور جو چیز ہمیں ظاہر آ تکھوں سے یاصفاتی آ تکھوں سے نظر آتی ہے وہ سب روح کالباس ہے۔ جب ہم کبوتر کو

دیکھتے ہیں تو کبوتر کی پوزیشن بھی وہی ہے جو آدمی کی ہے۔ جس طرح روح آدمی کے خدوخال کے مطابق لباس بناکر اپنا مظاہر ہ کرتی ہے،

جس طرح روح نکلنے کے بعد آدمی کی کوئی حیثیت بر قرار نہیں رہتی، اسی طرح کبوتر کے اندر سے روح نکلنے کے بعد کبوتر کی کوئی حیثیت باتی

نہیں رہتی۔ جسم انسانی سے روح اگر اپنار شتہ منقطع کر لے تو یہ جسم منتشر ہو جاتا ہے اور منتشر ہو کر مٹی کے ذرات میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ جس جسم کو ہم کبوتر، بھیڑیا یا بندر کے نام سے جانتے ہیں وہ انسانی جسم سے مختلف نہیں ہو تا۔ انسان کی طرح ہر جسم منتشر ہو کر مٹی کے ذرات میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ ذرات میں تبدیل ہو جاتا ہے۔

#### قانون:

اب مقداروں کے دورخ متعین ہو گئے۔ باوجود اس کے کہ مقداریں میں رد وبدل واقع ہواجب اس رد وبدل کے نتیج میں کوئی صورت وجود میں آئی تو اس صورت کے اندر بھی مقداریں معین ہو گئیں۔ مقداریں معین ہونے کا مطلب سے ہے کہ ڈائی کے اندر مخصوص طاقت مخصوص وزن مخصوص رنگ کی مقداریں جمع ہو جائیں تو ایک خوبصورت تصویر بنتی ہے جس کانام آدم ہے اور اگر اس ڈائی مقداریں جمع ہو جائیں جس کارنگ قدرے مختلف ہو، وزن دو گنا پھر وزن کم یا قدرے زیادہ ہو اس صورت کانام عورت ہے۔ ڈائی کے اندر جو مسالہ ڈالا جاتا ہے وہ بھی ایک ہقداروں میں رد وبدل ہو تار ہتا ہے اور مقداروں کے رد وبدل سے نئی شکلیں وجود میں آتی رہتی ہیں۔ اللہ کریم نے ارشاد فرمایا ہے کہ پاک اور بلند مرتبہ ہے وہ ذات جس نے تخلیق کیا معین مقداروں سے اور پھر ان مقداروں سے مرکب مخلوق کو زینت بخشی اور اس مخلوق کو ایک رنگ دیا۔ زمین پر رنگ رنگ کی مخلوق کے اندر ایک معین چیز ڈائی جو میٹر سے اور جو چیز الگ الگ کرتی ہے وہ مقداریں ہیں اور ان مقداروں کو ہم رنگ سے تشبیہ دیتے ہیں۔ رنگوں میں رد وبدل شکل وصورت کا

> باعث بنتا ہے۔ جس طرح معین مقداروں سے صورت بنتی ہے اور مختلف شکلیں ہمارے سامنے آتی ہیں۔ اسی طرح معین مقداروں سے ہمارے اندر حواس بنتے ہیں جب تک حواس معین مقداروں پر قائم ہیں۔ صحت مند ہیں اور حواس کے اندر مقداریں کم یازیادہ ہوں تو حواس غیر صحت مند ہو جاتے ہیں۔



پير اسائيکالو.ي

# بارہ کھرب کل پرزے

مخضر طور پر زندگی کا تذکرہ کیا جائے تو یہ کہنا مناسب ہے کہ زندگی جذبات سے عبارت ہے اور زندگی کے بے شار جذبات حواس کے دوش پر سفر کر رہے ہیں۔ان جذبات کو کنٹر ول کرناحواس کے ذریعے ہی ممکن ہے۔

مثال:

ایک آدمی کو پیاس گی۔ پیاس ایک تفاضا ہے، پیاس کے نقاضے کو پورا کرنے کے لئے حواس ہماری رہنمائی کرتے ہیں۔ حواس ہمیں بتاتے ہیں کہ یہ پائی گرم ہے۔ یہ پائی کر واہ یا یہ پائی میٹھا ہے۔ پیاس کا نقاضہ پائی پینے سے پوراہو تا ہے۔ پائی کی پیچان بھی حواس کے ذریعے ممکن ہے۔ ایک نقاضہ پیاس ہے، ایک نقاضہ بھوک ہے۔ کسی کو چاہنا ایک الگ نقاضہ ہے اور آدمی کے اندریہ نقاضہ پیداہونا کہ کوئی جھے بھی چاہے الگ نقاضہ ہے۔ ان نقاضوں کو ایک جگہ جمع کر لیاجائے تو اس کانام زندگی ہے اور جب ان نقاضوں کو الگ الگ کرکے دیکھا اور سمجھا جائے تو یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ ہر نقاضہ اس لئے الگ الگ ہے کہ نقاضوں کے اندر مقد اریں الگ الگ کام کر رہی ہیں۔ پیاس کے نقاضہ رفع پیاس کے نقاضہ رفع کی بیاس کے نقاضہ رفع کی بیاس کے نقاضہ رفع کی ایک انگ ایک حیثیت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ صرف پی کی کر بھوک کا نقاضہ رفع نہیں ہو تا۔ بھوک کے اندر جو مقد اریں کام کر رہی ہیں اس کی اپنی الگ ایک حیثیت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ صرف پچھ کھا کر پیاس کا نقاضہ نہیں ہو تا۔ بھوک کے اندر جو مقد اریں کام کر رہی ہیں اس کی اپنی الگ ایک حیثیت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ صرف پچھ کھا کر پیاس کا انقاضہ نہیں ہو تا۔ بھوک کے اندر جو مقد اریں کام کر رہی ہیں اس کی اپنی الگ ایک حیثیت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ صرف پچھ کھا کر پیاس کا انقاضہ نہیں ہو تا۔

حواس الگ الگ تقاضوں کو جانتے ہیں، سمجھتے ہیں انسانی زندگی میں ایک تقاضہ محبت ہے۔ محبت ایک ایبا مجموعی تقاضہ ہے جس کے ابغیر زندگی ادھوری اور نامکمل رہتی ہے۔ حواس محبت کے اس تقاضے کو الگ الگ حیثیت دیتے ہیں مثلاً میہ کہ حواس ہمیں بتاتے ہیں کہ میہ خاتون ہماری بیوی ہے اور میہ لڑی ہیں ہے اور میہ خاتون ہماری مال ہے۔ جب ہم محبت کا نام لیتے ہیں تو محبت کا مجموعی مفہوم ہمارے ذہن میں کسی کا چاہنا آتا ہے لیکن جب حواس کے ذریعے محبت کو سمجھتے ہیں تو محبت کا مفہوم بدل جاتا ہے۔ ایک عورت ہر حال میں عورت ہے لیکن حواس اس عورت کو الگ الگ تقسیم کر دیتے ہیں۔ حواس ہمیں بتاتے ہیں کہ میہ عورت ہماری بہن ہے، میہ عورت ہماری بیٹی کہ مشتر ک ہیں لیکن حواس ہمیں بتاتے ہیں کہ مشتر ک ہیں لیکن حواس ہمیں بتاتے ہیں کہ مشتر ک ہیں گدروں میں بھی ایک ضابطہ اور قانون ہے۔

چونکہ انسان کواللہ کریم نے حواس کا مخصوص علم عطا کیاہے اس لئے انسان دوسری مخلوق کے مقابلے میں ممتاز ہو گیاہے اور بیہ ممتاز ہوناہی مکلف ہونا ہے۔

یہ بات واضح طور پر سامنے آگئی ہے کہ زندگی قائم رکھنے کے لئے اللہ کریم کی تمام مخلوق میں تقاضے یکسال ہیں۔ آدمی کو بھی بھوک لگتی ہے بری اور بلی کو بھی بھوک اور پیاس دو سرے حیوانات کو بھی لگتی ہے۔ دونوں بھوک اور پیاس کے نقاضے کو پوراکرتے ہیں۔ لیکن انسان نقاضوں اور حواس کی حیثیت سے واقف ہے۔ یہ و قوف ہی انسان کو شرف کے درجے پر فائز کر تا ہے۔ حواس کے قانون سے واقف ہوناروحانی سفر کی ابتدا ہے۔

انسان کے اندربارہ کھرب کل پرزوں سے مشین کام کررہی ہے۔ پچھ کل پرزے ایسے ہیں جو حواس بناتے ہیں پچھ کل پرزے ایسے ہیں جو جذبات کی تخلیق کرتے ہیں۔ انسان کو اللہ کریم نے یہ علم عطاکیا ہے کہ اگر وہ چاہے تو جان لیتا ہے کہ اس کے اندر نصب شدہ مشین میں یہ کل پرزے کس طرح فٹ ہیں اور ان کے ذریعہ جذبات اور حواس کس طرح بنتے ہیں۔ جذبات اور حواس کے اعتبار سے انسان اور تمام حیوانات ایک صف میں کھڑے ہیں لیکن بکری کے اندر یہ صلاحیت نہیں ہے کہ وہ حواس بنانے کی مشین یا حواس بنانے کے کل پرزوں کو سبجھ سکے۔ اگر کوئی انسان بکری کی طرح اپنے اندر نصب شدہ اس کا کناتی نظام کو نہیں سبجھتا تو اس کی حیثیت بلی اور کتے سے زیادہ نہیں ہے۔ اس لئے کہ بھوک کتے کو بھی لگتی ہے، پیٹ کتا بھی بھر تا ہے۔ بھوک آدمی کو بھی لگتی ہے۔

پیٹ آدمی بھی بھر تاہے، پیاس چوہے کو بھی لگتی ہے، پیاس آدمی کو بھی لگتی ہے، پانی آدمی بھی پیتا ہے۔ جبلی طور پر ایک آدمی بھی اپنی اولاد کی پرورش کر تاہے، اپنی اولاد سے محبت کر تاہے، اپنی اولاد کی تربیت کر تاہے بالکل اسی طرح بلی بھی اپنی اولاد سے محبت کر تاہے، اپنی اولاد کے بچوں کی تربیت ہے، اولاد کی پرورش کرتی ہے۔ اپنی اولاد کو دودھ پلاتی ہے اور زندگی گزارنے کے لئے تمام ضروری باتوں سے آگاہ کر کے بچوں کی تربیت کرتی ہے۔ روحانی نقطہ نظر سے اگر کوئی آدمی سب بچھ وہی کام کرتا ہے جو ایک بلی کرتی ہے تو اس کی حیثیت بلی کے برابر ہے اور اسے بلی

پیر اسائیکالو جی

سے افضل قرار نہیں دیا جاسکتا۔ کوئی انسان بلی کتے چوہے سے اس لئے افضل ہے کہ اللہ کریم نے اسے اپنے اندر نصب شدہ مشین یا کمپیوٹر کاعلم سکھادیا ہے۔



پيراسائيكالو جي

## الله اور آدم

جذبات کے اندرر ہے ہوئے تقاضے پورے کرنا جبلت ہے۔ اور جذبات اور حواس کو الگ الگ سجھنا اور جذبات اور حواس کے مفہوم سے باخبر ہونا نود آگاہی ہے۔ خود آگاہی فطرت ہے۔ جبلت بدلتی رہتی ہے۔ فطرت میں تغیر اور تبدل واقع نہیں ہوتا۔ اللہ کر یم نے جس چیز کو جس فطرت پر پیدا کر دیااس میں تبدیلی واقع نہیں ہوتی۔ انسان کو دوسرے حیوانات اور دوسری مخلوقات سے ممتاز کر کے اللہ نے علم الاسماء کی صفات کا علم عطافر مایا۔ یعنی اللہ نے اپنی کیائی صفات آدم کو سکھادیں۔ یجائی صفات سے مرادیہ ہو کہ اللہ کر یم نے جس حد تک اور جس قدر مناسب سمجھا آدم کو اپنی تخلیقی صفات کا علم عطاکر دیا۔ اللہ کے اسماء اللہ کی ہر صفت اللہ کر یم سے ہم رشتہ ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ اللہ نے اپنی ان صفات کے وہ علوم آدم کو سکھادیے جن صفات کے اوپر کا کنات کی تخلیق وجو د میں آئی۔ یہ اس لئے ہوا کہ خالق چاہتا ہے کہ مجھے پیچانا جائے۔ پیچانے کے لئے ضروری ہے کہ آدم خالق کی صفات کا یع مم اللہ نے دوسری مخلوقات فرشتوں کو بھی عطاکیا لیکن تخلیقی صفات کے جوعلوم اللہ نے آدم کو عطاکے وہ فرشتوں کو نہیں بتائے۔

مفہوم یہ نکلا کہ آدم کی فضیلت اس بنیاد پر ہے کہ وہ اللہ کی تخلیقی صفات سے واقف ہے چونکہ اللہ نے اس کو اپنی صفات کا علم عطاکر دیا ہے اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ اللہ کی دوسری مخلوق اللہ کو دیا ہے اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ اللہ کی دوسری مخلوق اللہ کو نہیں جانتی ۔ اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ اللہ کی دوسری مخلوق بھی اس بات سے واقف ہے کہ ہمارا پیدا کرنے والا اللہ ہے اور وہی ہمیں زندہ رکھے ہوئے ہے اور اس نے ہی ہمارا پیدا کرنے والا اللہ ہے اور وہی ہمیں زندہ رکھے ہوئے ہے اور اس نے ہی ہمارے لئے وسائل فراہم کئے ہیں۔

جاننے کی دوطرزیں ہیں۔ ایک طرزیہ ہے کہ ایک آدمی دوسرے آدمی کو جانتا ہے کہ فلاں آدمی دنیامیں موجو دہے۔ کسی حد تک اس کی صفات سے واقف ہے۔

دوسرا آدمی اس آدمی سے متعارف بھی ہے اور اس کو اس کی قربت بھی حاصل ہے۔ قربت کی وجہ سے وہ اس کو دیکھتا بھی ہے۔ اس کی بات بھی سنتا ہے۔اور اس کے سامنے اپنی معروضات بھی پیش کر تاہے۔

تمام مخلوق پہلی طرز سے واقف ہے۔ مگر مخلوق آدم چونکہ اللہ کی صفات کاعلم رکھتی ہے اس لئے وہ اللہ سے قربت حاصل کر کے اللہ کاعر فان حاصل کر لیتی ہے۔ عرفان سے مر اد محض لفظی عرفان نہیں ہے۔ عرفان سے مر ادبیہ ہے کہ اسے اس بات کا یقین حاصل ہو جاتا



ہے کہ میں مخلوق ہوں اور جھے پیدا کرنے والا اللہ میر اخالق ہے اور اس یقین کے بعد وہ اللہ کو دیکھتا ہے۔ اللہ کی آواز سنتا ہے۔ اللہ کو مسوس کر تا ہے۔ اللہ سے گفتگو سن کر سر شاری کی کیفیت میں اس کی پیمیل کر تا ہے۔ وہ یہ بات جان لیتا ہے کہ میر اوجود اللہ کے رحم و کرم اور الہ کی محبت پر قائم ہے۔ اس کے ذہن میں یہ بات پوری طرح قائم ہو جاتی ہے کہ میر کی زندگی میں ہر حرکت اور میر کی زندگی کا ہر عمل اس بنیاد پر قائم ہے کہ مجھے اللہ نے سنجالا ہوا ہے۔ وہ یہ بھی جان لیتا ہے کہ مجھے اللہ نے سنجالا ہوا ہے۔ وہ یہ بھی جان لیتا ہے کہ مجھے اللہ نے سنجالا ہوا ہے۔ وہ یہ بھی جان لیتا ہے کہ مجھے اللہ نے سنجالا ہوا ہے۔ میر کی پیدائش کی غرض وغایت کیا ہے۔ پیدا ہونے سے پہلے میں سیمالم میں موجود تھا اور مرنے کے بعد میں سیمالم میں منتقل ہو جاؤل گا۔ وہ اس بات سے باخبر ہو جا تا ہے کہ فرشتے اس کے مسجود ہیں یعنی اس کے سامنے وہ سارا فشتہ آ جا تا ہے جس کا تذکرہ قر آن نے انی جاعل فی الارض خلیفہ میں کیا ہے۔

یہ بات بہت زیادہ غور طلب ہے کہ آدم کی اولاد آدم ہے اور آدم کی اولاد بحیثیت آدم کے اس بات کا مشاہدہ کر سکتی ہے جن مشاہدات سے آدم گزرا ہے۔ اگر آدم زاد اس بات کا مشاہدہ نہ کرے جس حالت کا مشاہدہ آدم نے کیا ہے یعنی خود کو فرشتوں کا مسجود دیجھنا۔ اللہ اور فرشتوں کے در میان مکالمہ ہونا۔ اللہ کریم کا بیرار شاد فرمانا کہ ہم نے آدم کو اپنی تمام صفات کا علم سکھا دیا ہے اور فرشتوں کا یہ کہنا کہ ہم صرف اس حد تک واقف ہیں جس حد تک آپ نے ہمیں عطافر مادیا ہے۔ یہ تمام فلم اگر آدم زاد بندے کے سامنے نہ آئے تووہ ہر گز آدم کی اولاد کہلانے کا مستحق نہیں ہے۔ اس کی حیثیت اس آدم کی ہر گز نہیں ہے جس آدم کے بارے میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا ہے کہ بید میر انائب اور خلیفہ ہے اس کے اختیارات استعال کرنے پر تحد کہ یہ میر رانائب اور خلیفہ ہے۔ اس کے اختیارات استعال کرنے پر قدرت نہیں رکھتا تو وہ ہر گزنائب نہیں ہے۔

اس تمام گفتگو کا اجمال میے ہوا کہ آدم زاد اگر ازل میں اس واقعے سے واقف نہیں ہے اور ان واقعات کو اس زندگی میں نہیں دیکھتا جن کی بنیاد پر آدم کو نائب اور خلیفہ بنایا گیا ہے تو وہ آدم کی صف میں شار نہیں ہو تا اور اگر تھینچ تان کر محض شکل وصورت کی بنیاد پر اس کو آدم زاد کہہ بھی دیا جائے تو اس کو ناخلف اولا دسے زیادہ کوئی حیثیت نہیں دی جاسکتی۔ اس لئے کہ وہ اپنے باپ کے ورثے سے محروم ہے۔ باپ کے ورثے سے محروم اولا دناخلف ہوتی ہے، بدنصیب ہوتی ہے، مفلوک الحال ہوتی ہے۔

دوسری صورت سے ہے کہ اگر کوئی بندہ اللہ کے اساء کا علم نہیں جانتا تو وہ اللہ کا نائب نہیں ہے۔ آدم زاد کو دوسری مخلوقات پر جو شرف حاصل ہے اس کی وجہ صرف سے ہے کہ آدم زاد اللہ کے اساء کا علم جانتا ہے اور اس علم کی بنیاد پر وہ اللہ کا نائب ہے۔ چونکہ آدم اللہ کا نائب ہے۔ چونکہ آدم اللہ کا نائب ہے۔ پہر نائہ کے اختیارات بحیثیت خالق کا نئات کے وہ اختیارات ہیں جنہیں تخلیقی نائب ہے اس لئے وہ اللہ کے اختیارات ہیں جنہیں تخلیقی اختیارات کہاجاتا ہے۔

الله نے اپنے لئے ارشاد فرمایا ہے کہ میں احسن الخالقین ہوں یعنی میں تخلیق کرنے والا ہوں۔ میں بہترین خالق ہوں۔ آیت مبار کہ سے یہ بات پوری طرح ثابت ہو جاتی ہے کہ اللہ تخلیق کرنے والوں میں بہترین خالق ہے یعنی اللہ نے بندوں کو بھی تخلیق صلاحیتیں منتقل کی ہیں۔ یہ تمام صلاحیتیں وہ اسماء ہیں جن کے بارے میں خالق کا کنات نے ارشاد فرمایا:

پیر اسائیکالوجی

پير اسائيکالو.جي

و علم آدم الاسماء كلها اور ہم نے آدم كو تمام اساء كاعلم سكھاديا۔ علم الاساء سے مراد كائنات ميں وہ تخليقی فار مولے ہيں جن تخليقی فار مولوں سے بير كائنات وجو دميں آئی ہے۔



### قالوبل

پیر اسائیکالوجی

مذہبی دانشور کہتے ہیں کہ آدمی اللہ کی آواز نہیں من سکتا۔ایک بڑا گروہ ایسا بھی ہے جو اس بات پریقین رکھتاہے کہ اللہ کو دیکھنا بھی ممکن نہیں ہے۔اس دنیائے ناپیدا کنار میں ایسے لوگ بھی موجود ہیں جوروحانی قدروں کو مفروضہ (Fiction)اور قوت متخیلہ قرار دیتے ہیں۔اس کے نتیج میں دنیامیں بڑی آبادی اللہ سے ہم کلام نہیں ہو سکی۔

فقراکا یہ کہناہے کہ بندہ اللہ کاعرفان حاصل کرکے اللہ سے ہمکلام ہو سکتاہے یا کوئی بندہ اگر اللہ کو دیکھنا چاہے تو دیکھ سکتاہے۔اللہ سے بندے کی قربت اور دوری میہ دونوں باتیں قرآن پاک میں بیان کی گئی ہیں۔ اللہ نے تخلیق کائنات کے بعد جب کائنات کو مخاطب کر کے فرمایا(الست بر بکم) میں تمہارارب ہوں۔ مخلوق نے جواباً عرض کیا۔ جی ہاں ہم اس بات کا اقرار کرتے ہیں اور عہد کرتے ہیں کہ آپ ہارے رب ہیں۔ کو تاہ عقل والا بندہ بھی اس بات کو آسانی کے ساتھ سمجھ سکتا ہے کہ اللہ نے جب مخاطب کیا تو مخلوق کے کان میں آواز یڑی جیسے ہی کان میں آوازیڑی مخلوق کی نظر اٹھی اور مخلوق نے اللہ کو دیکھا۔ دیکھنے کے بعد مخلوق فوراً پکار اٹھی کہ جی ہاں ہم اس بات کا ا قرار کرتے ہیں کہ آپ ہمارے رب ہیں۔

قر آن مجید نے دوباتوں کی وضاحت کی ہے۔اللہ کی آواز سننااور آواز سن کراللہ کو دیکھنااور دیکھنے کے بعد اقرار کرنا۔ دوسری بات یہ ہے کہ مخلوق نے اللہ کی دی ہوئی ساعت کو استعال کیا اور جب مخلوق کے اندر اللہ کی دی ہوئی ساعت متحرک ہوئی تو مخلوق کو بصارت مل گئی۔ وہ دیکھنے کے وصف سے واقف ہو گئی۔

مخلوق کے کان میں پہلی آواز اللہ کی پڑی اور مخلوق کی نظر نے سب سے پہلے اللہ کو دیکھا۔ ساعت کی بنیاد پر مبنی ساعت نے جو پہلی آواز سنی وہ اللہ کی آواز تھی۔ دیکھنے کی بنیادیہ بنی کہ نظر نے جس چیز کو پہلی بار دیکھاوہ اللہ کی ہستی ہے۔

کا ئنات میں جتنی بھی مخلوق ہے اجتماعی طور پر سب نے اللہ کی آواز سن کر اللہ کو دیکھااور اللہ کی رپوہت کا اقرار کیا۔ اجتماعی شعور حاصل ہونے کے بعد دوسری چیز جو مخلوق کو حاصل ہوئی وہ پیہے کہ مخلوق کو اپناا دراک حاصل ہو گیا یعنی مخلوق نے اس بات کو سمجھ لیا کہ اللَّه نے مجھے تخلیق کیا ہے۔مجھے تخلیق کرنے کامطلب یہ ہوا کہ مخلوق کواپناادراک حاصل ہو گیا۔اس کو ہم اس طرح کہیں گے کہ اللّٰہ نے اپنی مشدئت منشاءاور مرضی ہے ایک کا ئنات بنائی۔اس کا ئنات کے بندوں کو سننے ، بولنے ، چکھنے ، محسوس کرنے اور دیکھنے کی صلاحیت منتقل کی اور بیہ ساری صلاحیتیں خو د اللہ کی اپنی صلاحیتیں ہیں۔اس لئے کہ جب اللہ نے الست بر بکم فرمایا تو ساعت کے لئے پہلی آ واز اللہ تعالیٰ کی پيراسائيكالو. ي

آواز قرار پائی۔ مخلوق نے جب نظر اٹھاکر دیکھاتو نظر کاٹار گٹ وہ جستی بنی جو جستی خالق ہے۔ مخلوق نے پیہ محسوس کیا کہ میر ابنانے والا اللہ میر عرب میں میں ہوگئ کہ میں ابنانے والا کوئی ہے توساتھ ہی پیہ بات بھی ذہن نشین ہوگئ کہ میں مخلوق ہوں۔ مخلوق ہوں۔

یہ تذکرہ اس عالم کا ہے جس کو چیر اسائیکالو جی میں "عالم ارواح" کہا جاتا ہے۔ ادراک، ساعت اور بصارت کی حیثیت اجتاعی ہے یعنی تمام مخلوق یکجا طور پر موجود ہے۔ مخلوق میں کبوتر، چڑیا، بیل گائے، جینس، جنات، فرشتے، آدم وغیرہ ہیں۔ اس تخاطب اور اقرار کے بعد ہر ایک کو اپنا اپنا ادراک حاصل ہوا تو مخلوق نے خود کو پیچانا۔ پیچا نے سے مرادیہ ہے کہ الگ الگ نوعیس بن گئیں۔ اب نوعی پروگرام مرتب ہو کر لوح محفوظ پر آیا۔ لوح محفوظ سے بیپروگرام تقسیم ہو کر ہر نوع کا انفرادی پروگرام بن گیا۔ جہاں نوعیس انفرادی حیثیت میں متعارف ہوئیں اس کانام پیراسائیکالوجی میں "حضیرہ آیک جزیڑ (Generator) ہے جس کے اوپر فلم کا ایک ایسافیتہ چاتا ہے جس میں نوعی پروگرام اور انفرادی پروگرام ایک ساتھ ڈسلے ہوتے ہیں۔ اس فلم کا مظاہرہ زمین کے اوپر ہوتا ہے۔ اللہ کی بنائی ہوئی فلم جس اسکرین پرڈسلے ہور ہی ہے اس کانام زمین ہے۔ مخلوق کی بنائی ہوئی فلم ایک محدود جگہ کپڑے یا اسکرین پرڈسلے ہوتی ہے۔ اللہ کی بنائی ہوئی فلم ایک محدود جگہ کپڑے یا اسکرین پرڈسلے ہوتی ہے۔ اللہ کی بنائی ہوئی فلم ایک محدود جگہ کپڑے یا اسکرین پرڈسلے ہوتی ہے۔ اللہ کی بنائی ہوئی فلم ایک محدود جگہ کپڑے یا اسکرین پرڈسلے ہوتی ہے۔ اللہ کی بنائی ہوئی فلم زمین پرڈسلے ہوتی ہے لیا سکرین بنادیا ہے۔

تخلیق کی بنیادی حیثیت پر اگر غور کیاجائے تو یہ بات منکشف ہوتی ہے کہ آدم زاد اللہ کی ساعت سے سنتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی بصارت سے دیکھتا ہے اور اللہ کی فہم سے سوچتا ہے پھر یہ کیسے کہاجاتا ہے کہ بندہ اللہ کو دیکھ نہیں سکتا یا کوئی بندہ اللہ سے ہم کلام نہیں ہو سکتا؟ اللہ کو دیکھنے کی طرف متوجہ نہ ہونا اور اللہ کی آواز سننے کے لئے جدوجہد اور کوشش نہ کرنا بد بختی اور بدنسیبی کے علاوہ پچھ نہیں ہے۔ جو بندے اللہ کی قربت کے لئے اللہ کی آواز سننے کے لئے اللہ کو دیکھنے کے لئے جدوجہد اور کوشش کرتے ہیں ان کی کوشش اس لئے کامیاب ہوتی ہے کہ وہ جس نظر سے دیکھ رہاہے نی الواقع وہ اللہ کی نظر ہے جس ساعت سے وہ سن رہاہے نی الواقع وہ اللہ کی ساعت ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ ہم اس بصارت کو جس بصارت کا پہلا ٹار گٹ اللہ ہے بہت زیادہ محدود طرزوں میں استعمال کرتے ہیں۔ ہم نے اس بات کو اپنے لئے بھین بنالیا ہے کہ ہم دیوار کے پیچے نہیں دیکھ سے ۔ جب کہ اللہ کے ارشاد کے مطابق اس نظر نے اللہ کو دیکھا ہے اور بندہ نے اللہ کو دیکھا ہے اور بندہ نے اللہ کو دیکھا کہ اور کیا ہے۔

پيراسائيگالو.ي

## الله كياجا بتاہے؟

اللہ کریم نے کائنات کو اس لئے تخلیق کیا ہے کہ اللہ چاہتا ہے کہ کائنات میں بااختیار اور مکلف مخلوق اپناارادہ اور اختیار استعال کر

کے اس راستے پر قدم بڑھائے جو راستہ قدم بھترم چلا کر اللہ تک لے جاتا ہے۔خالق اپنی مخلوق سے یہ چاہتا ہے کہ مخلوق خالق کو پہچان کر،
د کیھ کر، سمجھ کر اس کی ربوبیت کا اقرار کرے اور اس سے ہم کلامی کا شرف حاصل کرے۔ مخلوق کے ذہن میں یہ بات راسخ ہو جائے کہ
ہمارا پیدا کرنے والا ہی ہماری حفاظت کرتا ہے، ہمارا نگہبان ہے اور ہمیں زندہ رکھنے کے لئے وہ تمام وسائل فراہم کرتا ہے جن وسائل کے
اوپر زندگی کا دارومدار ہے۔ اتنے بڑے مربوط اور منظم انظام کے ساتھ نگہداشت اور نگہبانی کا منشاء صرف یہ ہے کہ اللہ یہ چاہتا ہے کہ
بندے کے ذہن پر یہ بات مکشف ہو جائے کہ اللہ نے اپنی مخلوق کو محبت کے ساتھ پیدا کیا۔ جس طرح اللہ نے محبت کے ساتھ مخلوق کو
تخلیق کیا اس طرح مخلوق بھی محبت کے ساتھ اللہ کی قربت حاصل کرے۔

اللہ کی مجبت کا مظاہرہ ہمیں مال کی محبت میں ملتا ہے۔ مال تخلیق کا ایک ذریعہ ہے۔ مال کے پیٹ میں بچے کی نشوو نماہوتی رہتی ہے۔
اس نشوو نما میں براہ راست مال کا کوئی عمل دخل نہیں ہوتا لیکن مال چونکہ تخلیق کا ذریعہ بنتی ہے اس لئے مال کے اندر اولاد کی جو محبت ہوتی ہے وہ کسی دوسری ہستی میں نہیں ہوتی۔ کوئی باشعور بچہ اگر مال کے ہونے سے انکار کر دے تومال کے اوپر جو گزرے گی اس کا اندازہ ایک مال بنی کر سکتی ہے۔ تخلیق اور محبت کا دوسر اپر توباپ ہے۔ باپ اپنی اولاد کی پرورش اور تربیت کرتا ہے۔ اولاد کو اس قابل بناتا ہے کہ وہ اپنے پیروں پر کھڑی ہو جائے اور معاشرے میں اس کو مقام حاصل ہو جائے۔ یہ سب کچھ ہونے کے بعد اولاد اگر باپ سے منحرف ہو جائے۔ بیاب کی قربت کو اپنے لئے ایک غیر ضروری بات سمجھے، باپ کے اوپر جو پچھ گزرے گی اس کا تصور صرف وہ بندہ کر سکتا ہے جس کے اندر باپ کی شفقت کے جذبات بیدار ہوں۔

اصل خالق اللہ ہے۔ ماں باپ اللہ کی تخلیق کو منظر عام پر لانے کا ایک ذریعہ ہیں۔ ماں باپ یہ بات بھی جانتے ہیں کہ اولاد کا ہونانہ ہونا، اولاد کا زندہ رہنا، اولاد کا ذکی شعور ہونا، اولاد کا کند ذہن ہونایا دانشور ہوناسب اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ جولوگ اللہ کے اوپر یقین نہیں رکھتے اور اللہ کی ہتی کا انکار کرتے ہیں بہر کیف انہیں بھی یہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ سنجالنے والی کوئی ہتی ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ انہوں نے اللہ کی بجائے اس ہتی کانام نیچر رکھ لیا ہے۔

ماں باپ اس بات سے باخبر ہیں کہ اولاد کی پیدائش کے لئے وہ ایک ذریعہ ہیں۔ قدرت اگر چاہے تو وہ ذریعہ بن سکتے ہیں اور قدرت اگر خاہے تو وہ ذریعہ بن سکتے ہیں اور قدرت اگر خاہے تو وہ اولاد کی نعمت سے محروم رہتے ہیں۔ اس کے باوجود اولاد سے بجاطور پر تو قعر کھتے ہیں کہ اولاد ماں باپ کو پہچانے ، اولاد ان کے مرتبے اور ان کے درجے کے مطابق ان کا احترام کرے۔

دراصل یہ وصف وہ وصف ہے جو خالق کا ذاتی وصف ہے یعنی اللہ یہ چاہتا ہے کہ جس محبت، تعلق خاطر اور پیار کے ساتھ اللہ نے اس کا نئات کو تخلیق کیا ہے یہ کا نئات کو تخلیق کیا ہے ہے ماں باپ کے علم کی خلاف ورزی کر کے اور ان اقدار کو پامال کر کے جو معاشر ہے میں قائم ہیں، ناخلف اور ناسعادت ہو جاتا ہے۔ اسی طرح اگر کوئی بندہ اللہ تعالیٰ کو پہچانے سے انکار کر دے تو وہ بھی ناخلف، باغی اور خلام ہے اور جب کوئی بندہ خود اپنے لئے بد بختی کو قبول کر لیتا ہے اور المینان قلب سے محروم ہو جاتا ہے۔ مسلط کر لیتا ہے اور الطمینان قلب سے محروم ہو جاتا ہے۔ زندگی میں سے سکون ختم ہو جاتا ہے اور الطمینان قلب سے محروم ہو جاتا ہے۔ خوف اس کی زندگی کا اوڑ ھنا بچھونا بن جاتا ہے اور جب کوئی بندہ اس در دناک عذاب اور مصیبت کو اپنے گلے لگالیتا ہے تو اللہ کا قانون اس کو ذوف اس کی زندگی کا اوڑ ھنا بچھونا بن جاتا ہے اور جب کوئی بندہ اس در دناک عذاب اور مصیبت کو اپنے گلے لگالیتا ہے تو اللہ کا قانون اس کو اتنی پروٹیکشن تو دیتا ہے کہ وہ زندہ رہے، کھاتا بیتار ہے لیکن سکون آشناز ندگی اس سے دور ہو جاتی ہے۔ ایسے لوگ اللہ کا دوست بننے کے لئے اللہ کی خصوصی محبت اور دست بنے کے لئے اللہ کی خصوصی محبت اور دست بنے کے لئے جو طریقے، قاعدے اور ضا بط بنائے گئے ہیں ان کا اعثاف روحانی علوم کرتے ہیں۔

روحانی علوم کامنشاء میہ ہے کہ آدمی ان ضابطوں اور قاعد وں سے واقف ہو جائے جن ضابطوں اور قاعدوں کے تحت ازل میں مخلوق نے اللّٰہ کی آواز سن کراس بات کا اقرار کیا تھا۔ "جی ہاں"ہم اس بات کا اقرار کرتے ہیں کہ آپ ہمارے رب ہیں۔

یہ سارا کھیل جو ہمارے سامنے ہورہاہے، کہیں آدمی پید اہورہاہے، کہیں آدمی بجین کے دورسے گزررہاہے، کہیں آدمی جو ان ہورہا ہے، کہیں آدمی جو ان ہورہا ہے۔ یہ سلسلہ ہورہا ہے اور بڑھا پے کے بعد کسی دوسرے عالم میں چلاجا تا ہے۔ یہ سلسلہ اتنا مسلسل اور متواتر ہے کہ اس کو کہیں کھہر او نہیں۔ ایسالگتاہے کہ ایک چین گھوم رہی ہے اور اس چین کی کڑیاں کبھی بجپین کاروپ دھار لیتی ہیں، کبھی جو انی کے خدو خال اختیار کرلیتی ہیں، کبھی بڑھا ہے میں منتقل ہو جاتی ہیں اور کبھی آ کھوں سے او جھل ہو جاتی ہیں۔ چین ایک ہے کڑیاں بھی ایک بیں لیکن ہر آن ہر لمحہ ہر کڑی ایک شے رنگ اور روپ میں جلوہ گر ہور ہی ہیں۔

حضور قلندر بابا اولیاء ؒ نے کتاب لوح و قلم میں ایک جگہ ارشاد فرمایا کہ ہر لمحہ اور ہر آن ازل ہے۔ یعنی اللہ نے جس طرح کن فرمایا تھا وہ کن ٹیپ ہو گیاہے اور ٹیپ مسلسل چل رہائے ۔ یہ ٹیپ شدہ آواز کا کنات میں مسلسل گونچ رہی ہے۔ انسان جب اس زمین پر وارد ہو تا ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جو بچہ اس زمین پر پیدا ہوا، یہ اللہ کے اس عمل کا مظاہرہ ہے جس عمل کے نتیج میں آدم کو جنت سے نکالا گیا تھا۔ ہر پیدا ہونے والا بچہ آدم ہے جب تک اس بچے نے جنت میں اللہ کی نافر مانی نہیں کی یہ بچے زمین پر پیدا نہیں ہوا۔

الله تعالیٰ کاار شادہ:

پير اسائيكالو.ي

#### "وہ ذات جس نے تمہیں تخلیق کیاا یک نفس ہے۔"(القرآن)

ہمارے دانشور ایک نفس سے مراد آدم لیتے ہیں یعنی آدم، آدم سے پیداہوااور آدم کی نسل بڑھ رہی ہے یا گھٹ رہی ہے، سوال بیہ ہم رہ آدم نے جنت میں اللہ کی نافر مانی کی۔ اس نافر مانی کی بنا پر آدم کو جنت سے نکالا گیا۔ جنت کی فضا جنت کے ماحول اور جنت نے آدم کو در کر دیا اس لئے کہ جنت ایک ایساماحول ہے جس میں صرف وہ لوگ رہ سکتے ہیں جو نافر مان نہیں ہیں۔ اگر ہم بیہ سمجھیں کہ اب سے کروڑوں سال پہلے آدم نے جنت میں نافر مانی کی اور آدم کو جنت سے نکال دیا گیاتو یہ بات بڑی عجیب معلوم ہوتی ہے کہ کروڑوں سال پہلے آدم کے خلاف ہے۔ پریشان آدم کی غلطی کا خمیازہ کروڑوں سال بعد پیدا ہونے والی آدم کی اولاد بھگت رہی ہے۔ غور کیا جائے تو بیہ بات انصاف کے خلاف ہے۔ پریشان کی بات ہے کہ ایک کروڑوں سال پہلے ہمارے آباؤاجداد کے دادا پر دادااور ان کے دادانے غلطی کی اور سزا آئی پیدا ہونے والے بچے کوئل رہی ہے۔ ایک کروڑ سال پہلے ہمارے آباؤاجداد کے دادا پر دادااور ان کے دادانے علطی کی اور سزا آئی پیدا ہونے والے بچے کوئل رہی ہے اس کو پکڑ ااور سزا وی حدی گئی۔

آدم زاد نسل اس لئے پریثان ہے کہ اس نے حقائق سے دانستہ طور پر چیٹم پوشی کرلی ہے جو حقائق اسے نافرمانی سے پہلے آدم کی حیثیت سے متعارف کراتے ہیں۔ کا نناتی تخلیقی عمل مسلسل جاری وساری ہے۔ جس طرح ہماراباپ آدم جنت میں فرمانبر دار بندے کی حیثیت سے رہتا تھااور نافرمانی کا ارتکاب کرکے جنت کو چھوڑ آیا۔ اسی طرح آدم کا ہر بیٹا اور حواکی ہر بیٹی، زمین پر آنے سے پہلے جنت میں موجو دہے۔ وہاں اپنے باپ آدم کی طرح نافرمانی کا مظاہرہ کرتا ہے اور نتیجہ میں جنت اسے رد کررہی ہے اور وہ زمین پر پیدا ہورہا ہے۔

پير اسائيکالو. ي

# ہم روشنی کھاتے ہیں

ہم جب بندے اور خالق کے در میان تعلق کا تذکرہ کرتے ہیں تو ہمیں بہت زیادہ دوری محسوس ہوتی ہے۔ یہ دوری دراصل اس لئے ہے کہ مادی زندگی کا دارومدار پابند حواس پر ہے۔ جب پابند حواس پر بندہ تفکر کر تاہے تواس کی سوچ بھی پابند اور مقیدر ہتی ہے۔ پابند اور مقید سوچ کا تجزید کیا جائے تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ انسان کی زندگی کا محور مادیت ہے۔ آدمی کے ذہمن کا ہر عمل مادے کے خول میں بند ہے۔ مثلاً کھانا پینا، گھر بنانا، سر دی گرمی سے بچاؤ کے لئے لباس اختراع کرنا، ایک خاندان میں رہنا پھر اس خاندان کو چھوٹے چھوٹے خاند ان میں تقسیم کر دیناوغیرہ وغیرہ ۔ لیکن ان سب عوامل کو سامنے رکھتے ہوئے یہ بات بھی اظہر من الشمس ہے کہ آدمی مادی زندگی کو اپنے اوپر کتنا مسلط کرے۔ بالآخر اسے مادی زندگی چھوڑ نی پڑتی ہے۔ آدمی کے اوپر جب موت وار دہو تو مادیت سے اس کا تعلق ختم ہو جا تا ہے۔ آدمی کا وجو د جس کے سہارے آدمی اس دنیا میں زندگی کو چلاتا ہے اور جس میں آدمی کی تمام دلچے پیاں مر کو زر ہتی ہیں مٹی بن جا تا

ایک آدی دن بھر میں جو بچھ کھاتا پتیار بتا ہے ان اشیاء کا اگر ڈھائی یا تین کلووزن فی دن متعین کر لیاجائے تو اس حساب سے آدمی کا جہم نہیں بڑھتا۔ آدمی کا جہم اگر مادی غذاؤں سے پرورش پاتا ہے اور مادہ بی اس کی زندگی کو نشو و نمادیتا ہے تو تیس پنیتیس سال کی عمر میں آدمی کا وزن کئی من بوناچاہئے۔ جبکہ ایسا نہیں ہوتا۔ پس ثابت ہوا کہ آدمی جو پچھ کھاتا ہے وہ دراصل روشنیاں کھاتا ہے یعنی جس طرح آدمی کا مادی وجود یا گوشت پوست کا بنا ہوا آدمی روشنیوں کے اوپر زندہ ہے اسی طرح گیہوں میں بھی روشنیاں کام کر رہی ہیں۔ براہ راست طرز میں اس بات کو اس طرح کہا جائے گا کہ روشنی روشنی کو کھار ہی ہے۔ انسان کے اوپر روشنیوں کا بنا ہوا اصل انسان روشنیوں سے بی از بی (Energy) حاصل کر رہا ہے۔ جس طرح ایک آدمی مرنے کے بعد ممثی روشنیوں سے فیڈ (Feed) ہورہا ہے اور روشنیوں سے بی از بی ان بی تبدیل ہوجاتا ہے لیکن گیہوں کا دانہ روشنیوں کے جس تانے کے ذرات میں تبدیل ہوجاتا ہے لیکن گیہوں کا دانہ روشنیوں کے جس تانے بانے پر قائم ہے وہ روشنیاں موجود رہتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ کئی ٹن خوراک کھانے کے باوجود بھی وزن کئی ٹن نہیں ہوتا۔ روشنی کی معین بانے پر قائم ہے وہ روشنیاں موجود رہتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ کئی ٹن خوراک کھانے کے باوجود بھی وزن کئی ٹن نہیں ہوتا۔ روشنی کی معین مقدار کسی انسان ، کسی حیوان ، کسی درخت ، کسی پر ندے اور کسی گھر کے درود یوار کی زندگی ہے۔

روشنیوں اور روشنی کے وصف کو تلاش کرنے کے لئے پہلاسبق ار تکاز توجہ ہے،ار تکاز توجہ کامطلب بیر ہے کہ ذہن ہر طرف سے خالی اور یکسو ہو جائے۔ یکسوئی سے مر اد دراصل بے خیال ہو جانا ہے۔ بے خیال ہوناکوئی ایساعمل نہیں ہے جس کی تشریح کی ضرورت ہو۔ انسانی زندگی ہمہ وقت ہر آن ہر دن اور ہر شب دور خوں پر چل رہی ہے۔ جب تک زندگی دور خوں پر نہیں چلتی زندگی قائم نہیں رہتی۔ ایک رخ میں آدمی ذہنی مر کزیت سے دور ہو تا ہے۔ اور دوسرے رخ میں آدمی ذہنی مر کزیت سے قریب ہو تا ہے۔ جب ذہنی مر کزیت سے دور ہو تا ہے اس کے اوپر مادیت کا غلبہ ہو تا ہے اور جب کوئی آدمی ذہنی مر کزیت سے قریب ہو تا ہے اس کے اوپر مادیت کا غلبہ ہو تا ہے اور جب کوئی آدمی ذہنی مرکزیت سے قریب ہو تا ہے اس کے اوپر مادیت کا غلبہ ہو تا ہے اور جب کوئی آدمی دہنی اینا سفر جاری رکھے ہوئے ہیں۔ ایک ساتھ سفر اوپر دوشنیوں کا غلبہ ہو تا ہے۔ یہ دونوں درخ ایک ساتھ سفر کر رہے ہیں اور الگ الگ بھی اپنا سفر جاری رکھے ہوئے ہیں۔ ایک ساتھ سفر جاری رکھنے کا مطلب ہے ہے کہ انسان مادی حواس کے اندر رہتے ہوئے بھی روشنیوں کے حواس سے ہم رشتہ ہے اور روشنیوں کے حواس میں رہتے ہوئے بھی روشنیوں کے حواس سے ہم رشتہ ہے۔

الگ الگ سفر کرنے سے منشاء میہ ہے کہ آدمی کے اوپر یا تو مادیت غالب آجاتی ہے یااس کے اوپر روشنیوں کا غلبہ ہو جاتا ہے۔ جس زندگی میں آدمی کے اوپر مادیت کا غلبہ ٹوٹ جاتا ہے اس زندگی میں آدمی کے اوپر مادیت کا غلبہ ٹوٹ جاتا ہے اس زندگی کانام نیند ہے۔

انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کی تعلیمات بیر ہیں کہ آدم زاد کو مادیت کے غلبے سے آزاد کر کے روشنیوں کے اندر سفر کرنے کی دعوت دی جائے اس سفر کے لئے پہلا قدم یا پہلا عمل مراقبہ ہے جوانسان کواس راستہ سے روشناس کر تاہے۔جوراستہ مادیت کے غلبہ سے آزاد ہے۔

مراقبہ کے ذریعے آدمی اپنے اراد ہے اور اختیار سے اپنے اوپر الیمی کیفیات مرتب کر لیتا ہے جن کیفیات میں مادے کا غلبہ نہیں ہوتا۔ مثلاً جب آدمی سوتا ہے تو پہلا اسٹیج یہ ہے کہ آئھوں کے اوپر ہلکا ساد باؤ محسوس ہوتا ہے پھرید دباؤ خمار بن جاتا ہے۔ خمار میں ذراسی گہر انی پید ا ہوتی ہے تو حواس ٹوٹے لگتے ہیں جب حواس کی شکست وریخت شروع ہوتی ہے تو آئھوں میں پتلیوں کی حرکت ساکت ہو جاتی ہے اور آئھوں میں پتلیوں کی حرکت کا ساکت ہونا اس بات کی علامت ہے کہ انسان بیداری کے حواس سے نکل کر نیند کے حواس میں منتقل ہو گیا پيراسائيكالو.ي

### تيسري آنكھ

ماضی، حال اور مستقبل بنیادی طور پر بیداری اور نیند ہیں۔ جب کہ سمجھا یہ جاتا ہے کہ نیند زندگی نہیں ہے۔ علوم ظاہر کے دانشور جب نیند اور خواب کی دنیاک تذکرہ کرتے ہیں توخواب کو ایک خیالی زندگی کہہ کر گزر جاتے ہیں جب کہ خواب اور بیداری کی زندگی الگ الگ نہیں ہے۔ صرف حواس کی درجہ بندی ہے۔ بیداری کے حواس میں ہم اپنے اوپر پابندی محسوس کرتے ہیں اور خواب کے حواس میں خود کو پابندی سے آزاد دیکھتے ہیں۔ سفر ایک ہے فرق صرف پابندی اور آزادی کا ہے۔

مر اقبہ انسان کو حواس کے دونوں رخوں سے متعارف کر اتا ہے۔ متعارف ہونے کا ایک طریقہ یہ ہے کہ آدمی اعصابی تھکان کی وجہ سے اراد تأیابندی کے حواس سے ہٹ کر ایسے حواس میں قدم رکھناچا ہتا ہے جہاں یابندی نہیں ہے۔

آدمی اعصابی تھکان کی وجہ سے جب سکون چاہتا ہے اور دنیاوی آلام و مصائب اور رنج وغم سے نجات حاصل کرناچاہتا ہے توطبیعت اسے اس زندگی میں لے جاتی ہے جس زندگی کانام نیند ہے۔ رات اور دن کے شعور میں ردوبدل کا ایک طریقہ بیہ ہے کہ آدمی اعصابی طور پر بیس ہو کر سوجائے اور دوسر اطریقہ بیہ ہے کہ آدمی اعصابی سکون کے ساتھ اپنے ارادے اور اختیار سے بیدار رہتے ہوئے نیند کے پر بیس ہو کر سوجائے اور دوسر اطریقہ بیہ ہے کہ آدمی اعصابی سکون کے ساتھ اپنے ارادے اور اختیار سے بیدار رہتے ہوئے نیند کے حواس بیداری میں منتقل ہو جائے۔ جس مناسبت سے نیند کے حواس بیداری میں منتقل ہوتے ہیں اسی مناسبت سے ماورائی حواس میں ترقی شروع ہو جاتی ہے۔

آدمی سونے کے لئے لیٹتا ہے توسب سے پہلے اس کے اعصاب کا تھنچاؤنر می اور خمار میں منتقل ہوتا ہے۔ یہ خمار جب ذرا آگر اہوتا ہے تو آئی تھوں میں ہلکی سی کھٹک ہوتی ہے اور آئکھوں میں پتلیوں کی حرکت بتدر تنج کم ہو کر ساکت ہو جاتی ہے۔ خمار میں جیسے ہی آہر ائی واقع ہوتی ہے آدمی غنودگی کے عالم میں چلا جاتا ہے۔ غنودگی کا مطلب سے ہے کہ شعوری حواس لا شعوری حواس میں منتقل ہو ناشر وع ہو جاتے ہیں۔ غنودگی جب اپنے عروج کو پہنچتی ہے یعنی شعوری حواس لا شعور میں منتقل ہو جاتے ہیں تو آدمی سوجاتا ہے۔ یہ زندگی کاروٹین اور مسلسل عمل ہے جو ہر ذی روح کی زندگی میں جاری ہے۔ جس طرح ایک آدمی محنت ومشقت، کام کاج، ذہنی انتشار اور اعصابی تھکان کی وجہ سے سونے پر مجبور ہے اسی طرح بری، بلی، کبوتر، چڑیا، مجھلی بھی شعوری حواس سے منتقل ہو کر لاشعوری حواس میں منتقل ہونے پر مجبور ہے۔ بیداری کے بعد سونے پر مجبور ہے۔ بیداری کے بعد سیدار ہونے کا عمل ہر مخلوق میں موجود ہے۔

پابند زندگی بیداری ہے اور آزاد زندگی نیند کی دنیا ہے۔ کوئی بھی انسان مراقبہ کے ذریعہ بڑی آسانی کے ساتھ خواب یا نیند کی دنیا میں داخل ہو سکتا ہے۔

مراقبہ دراصل بیداری کے حواس میں رہتے ہوئے خواب دیکھناہے لینی ایک آدمی بیدارہے جاگ رہاہے، شعوری حواس کام کر رہے ہیں، زمین کے اردگر د موجود ماحول اور فضاسے متاثر بھی ہورہاہے اور خواب بھی دیکھ رہاہے۔

مثال:

ایک شخص اپنے جگری دوست کو خط لکھتا ہے۔ خط لکھنے میں اس کا دماغ بھی کام کر تا ہے اس کا ہاتھ بھی چلتا ہے وہ جس ماحول میں موجو دہے وہاں پھیلی ہوئی آوازیں بھی سنتا ہے۔ کوئی آدمی اگر بات کر رہاہے اس بات کا مفہوم بھی اس کے ذہن میں منتقل ہورہاہے ، کوئی اس سے سوال کر تا ہے تو وہ اس کا جواب بھی دیتا ہے۔ فضامیں ختکی ہے تو سر دی محسوس کر تا ہے ، گرمی ہے تو گرمی کو بھی محسوس کر تا ہے۔

ان سب باتوں کے باوجو د خط لکھتاہے توشعور میں الفاظ کے معنی اور مفہوم بھی منتقل ہو تار ہتاہے۔

مطلب یہ ہوا کہ ایک آدمی بیک وقت اپنے اندر چھی ہوئی کئی صلاحیتوں کو بیک وقت استعال کر رہاہے۔ بالکل اسی طرح کوئی بندہ بیداری میں رہتے ہوئے نینداور خواب کے حواس کو بھی اپنے اوپر منعکس کرلیتا ہے۔اس کے اندر لاشار صلاحیتیں متحرک ہو جاتی ہیں۔وہ بیدار زندگی میں رہتے ہوئے بھر پور ماورائی حواس کے ساتھ غیب کی دنیا میں شب وروز گزار تاہے۔ پير اسائيکالو.ي

#### مراقبہ کے مدارج

غیب کی آزاد دنیامیں شعوری سطح پریالاشعوری سطح پر سفر کرنام اقبہ ہے۔

قانون:

سونے سے پہلے آد می کے اوپر تین کیفیات وارد ہوتی ہیں۔ پہلی کیفت پر سکون ہونا، دوسری کیفت خمار اور تیسری کیفت نیند ہے۔ جب کوئی آدمی بیدار رہتے ہوئے مراقبہ کی زندگی کو اپنے لئے مشعل راہ بنا تا ہے تو اس کے اویر بھی ابتدائی تین کیفیات وارد ہوتی ہیں۔ پہلے اس کے اوپر ہلکی سی نیند کاغلبہ ہو تاہے اس کیفیت کانام غنو دہے یعنی سالک نے بیداری کے حواس میں رہتے ہوئے کوئی ایسی چیز د کیھی جوعام آدمی کو کھلی آنکھ سے نظر نہیں آتی۔ دیکھنے میں ایک ایبا پر دہ حائل ہو گیا جس پر دے نے اس چیز کو بھلادیا۔ مسلسل مراقبہ کرنے سے شعور کے اندر سکت پیداہو جاتی ہے اور بیداری کے حواس میں بند آئکھوں سے دیکھی ہوئی چیزیں نسبتازیادہ یادر بنے لگتی ہیں۔ لیکن ذہن کی رفتارا تنی زیادہ ہوتی ہے کہ ان دیکھی ہوئی چیزوں کا آپس میں ربط قائم نہیں ہوتا۔ ایک طرف ذہن زمین کی چیز دیکھتا ہے دوسری طرف آسان کی چیز دیکھاہے اس کیفیت کا اصطلاحی نام"ورود"ہے۔جب دیکھی ہوئی چیزیں زیادہ روشن اور واضح ہونے لگتی ہیں اور جو مناظر باطنی آئکھ کے سامنے آتے ہیں وہ یاد رہتے ہیں لیکن مناظر کے پس منظر میں جو مفہوم ہے وہ ذہن نشین نہیں ہو تا اور دیکھنے کے بعد آدمی اپنی عقل سے اس میں معنی بینانے کی کوشش کر تاہے۔ یہی معنی صیحے بھی ہوتے ہیں اور غلط بھی ہوتے ہیں لیکن زیادہ تر اس میں غلطی کاامکان ہے۔اس صلاحیت کانام مکاشفہ ہے۔ مکاشفے کی صورت بیہ ہے کہ آد می عالم مراقبہ میں جو چیزیں دیکھتاہے اس کامفہوم بھی ذہن نشین ہو جاتا ہے۔ مکاشفہ کی کیفیت مراقبہ کے بغیر بھی عمل میں آسکتی ہے۔ آدمی اگر ارادی پاغیر ارادی طوریر یکسو ہو جائے تو بہت دور یرے کی باتیں اس کے دماغ میں آنے لگتی ہیں لیکن اس طرح دماغ کی اسکرین پر مناظر کی عکاسی شعور کے لئے بار بنتی ہے اور سالک اس ہار کوبر داشت نہیں کر تا۔عقلی اور شعوری طوریر وہ بے خبر ہو جاتا ہے۔رفتہ رفتہ یہ کیفیت اپنے عروج پر پہنچ جاتی ہے جیسے جیسے م کاشفے کی صلاحیت طاقتور ہوتی ہے اسی مناسبت سے شعوری سکت بڑھتی رہتی ہے۔ لاشعوری اطلاعات اور تحریکات کو قبول کرتے ہوئے شعور کوئی وزن محسوس نہیں کر تا۔ شعور جب اس قابل ہو جا تاہے کہ وہ لاشعوری تحریکات کو قبول کرنے میں دباؤ محسوس نہ کرے، دماغ کے اوپر بے خبری طاری نہ ہو اور آدمی کے اعصاب بیدار زندگی کی طرح کام کرتے رہیں تو یہ مکا شفے کے بعد کی دوسری کیفیت ہے۔اس کیفیت کانام مشاہدہ ہے۔مشاہدے سے مراد ہے کہ ایک آد می زمین پر بیٹھے ہوئے زمین کے اوپر موجود چیزیں بھی دیکھتا ہے۔زمین کے

او پر موجود اشیاء سے لطف اندوز بھی ہو تا ہے۔ اپنی غذائی ضروریات بھی پوری کر تا ہے اور باطنی طور پر ماورائی دنیاؤں کی سیر بھی کر تا ہے۔

مشاہدے کی بید کیفیت آدمی کو عالم اعراف میں لے جاتی ہے۔ عالم اعراف وہ عالم ہے جہاں دنیا کے باسی مرنے کے بعد جا بستے ہیں۔
وہ دیکھتا ہے کہ عالم اعراف اور اس دنیا میں کوئی فرق نہیں ہے۔ جس طرح دنیا میں کوئی فرد کھا تا پیتا ہے، سوتا جا گتا ہے، ہنتا روتا ہے،
غملین اور خوش ہو تا ہے۔ اس کے اندر محبت کا طوفان اٹھتا ہے یا اس کے اندر نفرت کا لاوا اُبل پڑتا ہے، جس طرح کسی بندے کو دنیا میں دوستوں کی ضرورت پیش آتی ہے اور وہ دوستوں کے کام آتا ہے اور دوست اس کے کام آتے ہیں، جس طرح اسے دنیا میں سردی اور گری کی ضروریات پوری کرنے کے لئے وسائل کی احتیاج ہوتی ہے۔ اسی طرح عالم اعراف کی زندگی میں وہ کھا تا پیتا ہے، سوتا جا گتا ہے اور زندگی کی ساری ضروریات پوری کرتا ہے۔ اگر اس عالم رنگ و بو (عالم ناسوت) میں آدم کو سر چھپانے کی ضرورت پیش آتی ہے تو اس عالم میں بھی جھت کے نیچ رہتا ہے۔ جس طرح اس زمین پر مکانات اور بلڈ نگیں ہیں اس ہی طرح عالم اعراف میں بھی مکانات اور بلڈ نگیں ہیں۔ فرق صرف بیہے کہ وہاں وسائل حاصل کرنے کے لئے اجتماعی یا انفرادی تگ ودونہیں کرنی پڑتی۔

عالم اعراف کی دنیا تی خوبصورت ہے کہ اگر آدم زاد اس کو دیکھ لے تواس ننگ و تاریک مادی دنیا کی حیثیت اس کے سامنے کچھ نہیں رہتی۔ جب کوئی بندہ عالم مشاہدہ میں داخل ہونے کے بعد عالم اعراف کا نظارہ کرلیتا ہے تواس کے اوپر سے کشش ثقل ٹوٹ جاتی ہے۔ کشش ثقل ٹوٹ جانے سے مرادیہ ہے کہ اس ہے۔ کشش ثقل ٹوٹ جانے سے مرادیہ ہے کہ اس کے اندر حرص وحوس نہیں رہتی۔ مال وزر کی محبت سے آزاد ہو جاتا ہے۔ مال وزر کی فراوانی سے جو کبر و نخوت اور شیطانیت پیدا ہوتی ہے اس سے آزاد ہو جاتا ہے۔ مال وزر کی فراوانی سے جو کبر و نخوت اور شیطانیت پیدا ہوتی ہے اس سے آزاد ہو جاتا ہے۔ یہ حقیقت اس بندے کا یقین بن جاتی ہے کہ بہر حال مجھے اس دنیا سے اس دنیا میں منتقل ہونا ہے۔

#### نوب:

استدراجی علوم کی معراج مراقبہ میں غنود اور ورود تک ہے۔ یہ لوگ متواتر اور مسلسل مثقوں سے اپنے اندر غنود اور درود کی صلاحیتوں کو اتنا بیدار کر لیتے ہیں کہ ان سے بہت ساری خرق عادات کا ظہور ہونے لگتا ہے۔ پیراسائیکالوجی

#### ر فتار

جب کوئی مرجاتا ہے تواس کامفہوم یہ لیاجاتا ہے کہ آدمی ختم ہو گیا ہے۔ حالانکہ انتقال ہونے کامطلب ختم ہونانہیں بلکہ ایک عالم سے دوسرے عالم میں منتقل ہو جانا ہے۔ یعنی آدمی گوشت پوست کے جسم کو چھوڑ کر دوسرے عالم میں منتقل ہو گیا۔ لفظ مرنے کا ترجمہ بھی امر ہونا ہے۔

اب ہم یوں کہیں گے کہ آدمی اس عارضی زندگی کو چھوڑ کر ایسے عالم میں چلا گیا ہے جہاں اسے دنیاسے زیادہ طویل عمر تک رہنا ہے۔ روحانی طور پر مر نااور جسمانی طور پر مر نااظاہر ایک جیسی دوحالتیں نظر آتی ہیں لیکن ان دوحالتوں میں فرق ہے۔ ایک آدمی اس جسم کی موجود گی میں اپنے ارادے اور اختیار کے ساتھ جسم کو چھوڑ کر مر جاتا ہے اور دوسری حالت سے ہے کہ آدمی اس جسم کو اس طرح چھوڑ دیتا ہے کہ پھر اس جسم کی اینی کوئی حیثیت باقی نہیں رہتی۔

شال:

جب ہم سوجاتے ہیں تو خواب دیکھتے ہیں۔ خواب کی حالت میں خود کو ہز اروں میل کے فاصلے پر دیکھتے ہیں۔ وہاں جو چیز کھاتے ہیں اس کا مزہ مجس محسوس کرتے ہیں۔ اس ملک کا جو موسم ہے اس کے اثرات کو بھی قبول کرتے ہیں۔ کسی گرم ملک میں رہنے والا آدمی بیہ خواب دیکھتا ہے کہ وہ برف پوش پہاڑ کی چوٹی پر کھڑا ہے ، سر دی سے اس کے دانت نگر ہے ہیں، اتنی زیادہ سر دی محسوس ہوتی ہے کہ جب اس کی آئکھ کھلتی ہے تو سر دی کے تمام اثرات اس پر غالب ہوتے ہیں اور اس کے او پر کیکی طاری ہوتی ہے۔

ہر آدمی ایک دویازیادہ خواب ایسے ضرور دیکھتاہے کہ اس کی ملاقات عزیزوں رشتے داروں سے ہوتی ہے۔ مرے ہوئے لوگوں کی روحوں سے ملاقات اس بات کی نشاند ہی ہے کہ آدمی عالم اعراف میں منتقل ہو گیا ہے۔

روحانیت کا منشاء بھی یہی ہے کہ آدمی کے اندروہ صلاحت بیدار ہو جائے جو خواب میں کام کرتی ہے۔وہ صلاحت متحرک ہو جائے جو آدمی کوزمان ومکان سے آزاد کر دیتی ہے۔

ر سول کریم صَّالَتْیَا کُم کاار شادی:

موتو قبل انت موتو



ا) سونے میں سب سے پہلے جو عمل سرز دہو تاہے وہ یہ ہے کہ آد می نہایت آرام وسکون کے ساتھ بستر پرلیٹ جاتا ہے۔

۲) آدمی دوسرا کام یه کرتا ہے کہ ذہن اور دماغ کو بیداری کے حواس سے ہٹا کر ان حواس میں منتقل کر دیتا ہے جن حواس کا نام نیند ہے۔

۳) تیسراقدم به اٹھاتاہے کہ آئکھیں بند کرلیتاہے۔

۴)چوتھاقدم پیہے کہ وہ سوجاتاہے۔

آئے! بیداری میں سونے کی مشق کرتے ہیں۔ پر سکون ہو کر آرام سے بیڑھ جائے۔ ذہن کو تمام دنیاوی خیالات سے آزاد کر لیجئے۔ آئکھیں بند کر کے شعور سے لاشعور میں داخل ہو جائے۔ جیسے ہی شعور کی گرفت کمزور پڑے گی بند آئکھوں کے سامنے لاشعور کا دروازہ آئے گا۔

یہ دروازہ کھول کر اندر داخل ہو جائے۔ اب آپ عالم اعراف (ماورائی دنیا) میں ہیں جس طرح کوئی مسافر کسی بڑے شہر میں داخل ہو تاہے اسی طرح آپ بھی عالم اعراف (ماورائی دنیا) کے ایک بڑے شہر میں ہیں یہاں بھی آپ کو آبادیاں نظر آر ہی ہیں۔

پير اسائيکالو.ي

سائکل بن جاتے ہیں کہیں ہوائی جہاز بن جاتے ہیں اور یہی مٹی کے ذرات خوبصورت درخت بن جاتے ہیں۔ ایک چھوٹے سے چھوٹا ذرہ کبھی وائر س بن جاتا ہے۔ کبھی چیو نٹی بن جاتا ہے اور کبھی ہاتھی بن جاتا ہے۔ یہ ذرات اللہ کریم کی صناعی اور قدرت کی واضح نشانیاں ہیں۔ اس صناعی کے بارے میں اللہ کریم نے ارشاد فرمایا ہے کہ:

"ہماری نشانیوں پر غور کرو۔"

اور وہ لوگ قابل ستائش ہیں اور منزل رسیدہ ہیں اور اللہ کے لئے پیندیدہ ہیں جو اللہ کی نشانیوں پر غور کرتے ہیں۔ مٹی کو گوند بناکر ہر شکل بنائی جاسکتی ہے۔ مٹی کے گارے سے آپ جرایا بھی بناسکتے ہیں، مٹی کے گارے سے آپ عمارت بھی کھڑی کر سکتے ہیں، مٹی کے گارے سے آپ عمارت بھی بناسکتے ہیں اور مٹی سے آپ بڑی سے بڑی تخلیق بھی عمل میں لاسکتے ہیں۔

علم حاصل کرنے کی دوطر زیں ہیں۔ایک طرز ہیہ ہے کہ آپ زمان و مکاں میں بند ہو کر وسائل کا کھوج لگائیں اور وسائل میں تفکر کریں۔ تفکر جتنازیادہ گہراہو تاہے اسی مناسبت سے صلاحیتیں بیدار اور متحرک ہو جاتی ہیں۔ پير اسائيكالو.ي

#### تقاضے کہاں بنتے ہیں

آئھ جو کچھ دیکھتی ہے اس کا تانابانان اجزا پر مشتمل ہے۔ جن سے خود آئھ بنتی ہے۔ آئھ کادیکھناایک صفت ہے جس کو جتنازیادہ صاف اور شفاف کر لیاجائے اس مناسبت سے آئھ کسی چیز کو واضح اور روشن دیکھتی ہے۔ صحت مند آئھ جتنے عکس قبول کرتی ہے۔ ان کے خدو خال زیادہ واضح ہوتے ہیں۔ بیار آئکھ جتنے عکس قبول کرتے دماغ کی سکرین پر پھینکتی ہے بیاری کی مناسبت سے اسی قدر عکس دھندلا اور غیر واضح ہوتا ہے۔ آئکھ کی ایک بیاری ہی ہے کہ آئکھ کے اندر موجو دلینس (جس لینس کے اوپر عکس کو قبول کرنے کا دارومدار ہے) اگر ناکارہ ہوجائے تو آئکھ عکس کو قبول نہیں کرتی۔ کیمرہ کتنا ہی اچھا اور قبتی ہواگر اس کے اندرلگا ہوالینس خراب ہے تو تصویر اچھی نہیں بنتی۔

انسانی جسم دوہیں۔انسان کا ایک جسم ایسا ہے جس کے اندر جگہ جگہ خراشیں پڑی ہوئی ہیں۔ ہر عضوٹو ٹاہوا ہے ہر جوڑ پر پٹیال بندھی ہوئی ہیں۔ ایسا جسم ناکارہ، بدصورت اور بدہئیت ہو تا ہے۔انسانی جسم کی طرح انسان کے اوپر ایک اور جسم ہے جو گوشت پوست کے جسم کے اوپر روشن اور لطیف جسم ہے۔ اس جسم کے بہت سے نام ہیں، بے شار ناموں میں دونام زیادہ مشہور ہیں ایک جسم مثالی، دوسر انسمہ کے اوپر روشن اور لطیف جسم ہے۔ اس جسم کا دارومد ارنسمہ (Aura) کے اوپر ہے۔ نسمہ (Aura) اگر صحت مند ہے تو گوشت پوست کا جسم بھی صحت مند ہے۔ یوں سیجھنے کہ جس طرح گوشت کے جسم میں دولینس فٹ ہیں جن کے ذریعے مادی دنیا میں موجود تمام چیزوں کا عکس دماغ کی اسکرین پر منتقل ہو کر ڈسپلے ہو تا ہے اس طرح جسم مثالی کے اندر جو کچھ موجود ہے اس کا تمام تر اثر گوشت پوست کے جسم پر دماغ کی اسکرین پر منتقل ہو کر ڈسپلے ہو تا ہے اس طرح جسم مثالی کے اندر جو کچھ موجود ہے اس کا تمام تر اثر گوشت پوست کے جسم ہر تب ہو تا ہے۔روشنیوں سے بناہو ایہ جسم صرف انسان کے لئے مخصوص نہیں ہے بلکہ زمین کے اوپر جتنی مخلوق موجود ہے سب ہی اس

اسبات کو ذرا تفصیل سے بیان کیا جائے تو یوں کہا جائے گا کہ انسانی زندگی میں جتنے تقاضے موجود ہیں یہ تقاضے گوشت کے جسم میں پیدا نہیں ہوتے۔ جسم مثالی میں پیدا ہوتے ہیں اور وہاں سے منتقل ہو کر گوشت پوست کے جسم پر ظاہر ہوتے ہیں۔ اگر کوئی آدمی روٹی کھا تا ہے تو بظاہر ہم دیکھتے ہیں کہ گوشت پوست کا آدمی روٹی کھا رہا ہے لیکن ایسا نہیں ہے کہ جب تک جسم مثالی کے اندر بھوک کا تقاضہ پیدا نہیں ہو گا اور جسم مثالی گوشت پوست کے جسم کو بھوک یا پیاس کا عکس منتقل نہیں کرے گا آدمی روٹی نہیں کھا سکتا۔ یہ کوئی ایسی بات نہیں ہو جو سمجھ میں نہ آئے۔ ذراسے تفکر سے بیبات سمجھ میں آ جاتی ہے۔

پير اسائيکالو.ي

جسم مثالی کے بہت سے پرت ہیں۔جب ہم خواب کے حواس میں دنیا بھرکی سیر کرتے ہیں اور تمام وہ اعمال واشغال ہم سے سرزد ہوتے ہیں جو ہم گوشت پوست کے جسم کے ساتھ کرتے ہیں توبیہ جسم مثالی کی وہ حرکت ہے جو گوشت پوست کے جسم کو میڈیم بنائے بغیر کرتا ہے۔

جسم مثالی کی حرکات وسکنات کے تاثرات ایک جیسے ہوتے ہیں۔ تمام آسانی صحائف نے خوابوں کو مستقبل بنی کا ایک روشن ذریعہ بتایا ہے۔ مستقبل بنی سے مراد ٹائم اسپیس سے ماورااس عالم میں دیکھ لینا ہے جو عالم ہماری مادی آئکھوں کے سامنے نہیں ہے۔

روشنی کا جسم (Aura) اگر مٹی کے ذرات سے اپنار شتہ منقطع کرلے تو یہ ذرات فناہو جاتے ہیں۔ صاحب مراقبہ جب پہلی سیڑھی
سے قدم اٹھا کر دوسری سیڑھی پرر کھتا ہے تواس کے سامنے جسم مثالی آ جاتا ہے اور اس کے اندریقین کاوہ پیٹرن کھل جاتا ہے جو جانتا ہے
کہ مٹی کے ذرات سے بنے ہوئے گوشت پوست کی حیثیت محض عارضی اور فانی ہے۔ وہ جان لیتا ہے کہ مرنے والے آدمی کے جسم کے
اوپر جوروشنیوں کا جسم ہے اس نے عارضی مادی جسم سے رشتہ منقطع کر لیا ہے۔۔۔۔۔لیعنی مرنے سے مرادیہ ہے کہ مٹی کے ذرات سے
بنے ہوئے گوشت پوست کے آدمی کے اوپرروشنیوں کا جسم اس عالم آب وگل سے رشتہ منقطع کر کے اس عالم رنگ ونور میں منتقل ہو گیا

پيراسائيكالو بي

#### جنت و دوزخ کے طبقات

اللہ کریم نے اپنے محبوب مُنگانی کے مید لوگ تم سے روح کے بارے میں سوال کرتے ہیں۔ آپ مُنگانی کے کہ روح میر کے رب کے امر سے ہے اور جو کچھ متہیں علم دیا گیا ہے وہ قلیل ہے یعنی روح کا علم تو دیا گیا ہے لیکن اللہ کے علم کے مقابلے میں اس کی حیثیت قلیل ہے۔ یعنی روح کا علم تو دیا گیا ہے۔ یہاں ایک نقطہ زیر بحث آتا ہے۔ حیثیت قلیل ہے۔ یعنی روح کا علم تو دیا گیا ہے لیکن اللہ کے علم کے مقابلے میں اس کی حیثیت قلیل ہے۔ یہاں ایک نقطہ زیر بحث آتا ہے۔ اللہ خود ماورا ہے اللہ کا علم لا محدود، لامتغیر، لامتناہی اور ماورا الماور اسے۔ لامتناہی علم کا قلیل سے قلیل جزو بھی لا تناہی علم ہی کہا ہے، روح کا جو علم دیا گیا ہے گو کہ قلیل ہے مگر لاتناہی علم تھی اللہ کا علم دیا گیا ہے گو کہ قلیل ہے مگر لاتناہی علم ہی کہا جائے گا۔

اس آیت مبار کہ کا بیہ مفہوم ہر گزنہیں ہے کہ روح کاعلم نہیں دیا گیا۔ رسول الله سُلُطُنِیْمِ کے نائب اولیاء الله کو بھی بیہ علم منتقل ہوا ہے۔ بیہ علم کس کو کس قدر منتقل ہواہے اس کے بارے میں کچھ نہیں کہا جا سکتا۔ بہر حال لامتناہی علم کا چھوٹے سے چھوٹا جزو بھی لامتناہی ہو تاہے۔

روحانی نقطہ نظر سے زندگی اور موت کی تشری کی جائے تو یہ کہاجائے گا کہ روح کے بنائے ہوئے جسم مثالی نے مٹی کے جسم کو اس طرح چھوڑ دیا کہ مٹی کے جسم سے اپنار شتہ کلیتاً توڑ لیا اور اس ناسوتی عالم کے تقریباً دوسو میل اوپر کی فضامیں بھری ہوئی روشنیوں سے ایک اور جسم تخلیق کر لیا۔ ناسوتی فضاسے دوسو میل اوپر فضامیں جو عالم موجو دہے اس عالم کو عالم اعراف کہاجا تا ہے۔ یہی وہ عالم اعراف ہے جہال آدم سے لے کر اب تک اور قیامت تک لوگ مرنے کے بعد منتقل ہورہے ہیں اور ہوتے رہیں گے۔ جسم مثالی کوروح جس طرح ہر وقت اور ہر آن متحرک رکھتی ہے اس طرح عالم اعراف میں بھی روشنیوں کا جسم ہر وقت اور ہر آن متحرک رہتا ہے۔ عالم اعراف میں بھی جسم متحرک رہتا ہے۔ اس عالم کو" عالم حشر و نشر" کہتے ہیں۔ عالم حشر و نشر کی فضاعالم ناسوت اور عالم اعراف سے یکسر مختلف ہے۔ وہاں روشنیوں کا ہالہ عالم اعراف سے زیادہ طاقتور ہے۔ عالم حشر و نشر میں ذہنی رفتار اتنی زیادہ ہو جاتی ہے کہ جسم مثالی کی ریکارڈ کی ہوئی زندگی سامنے آجاتی ہے۔

عالم حشر ونشر کے بعد عالم یوم المیزان ہے۔ عالم یوم المیزان میں روشنیوں کے بنے ہوئے اجسام کے اوپر نور کا ہالہ بن جاتا ہے یہی وہ نور ہے جس نور سے کوئی بندہ اللہ کریم کا دیدار کر سکتا ہے۔



پيراسائيکالو,ې

ترجمه:

"كوئي آنكھ ادراك نہيں كرسكتى الله خود ادراك بن جاتا ہے۔"

(القرآن)

جب کوئی بندہ اللہ کے ادراک سے دیکھتا ہے تو اس کی نظر عالم یوم المیزان پر پڑتی ہے۔ عالم یوم المیزان کے بعد جت یا دوزخ کے عالمین ہیں۔ جنت اور دوزخ کا تذکرہ اس بات عالمین ہیں۔ جنت اور دوزخ کا تذکرہ اس بات کی شہادت ہے کہ آدمی دوزخ میں تکلیف محسوس کرے گا اور جنت میں آرام و آسائش سے لطف اندوز ہو گا۔ اگر یہ سجھ لیاجائے کہ یہ بیان اور آرام روح کو حاصل ہو تا ہے اور اس آرام سے روح فائد کہ الواقع اللہ کا ایک حصہ ہے۔ ایسا حصہ جو عذاب بھی روح کے اوپر ہو تا ہے اور یہ بات کسی بھی طرح صحیح نہیں ہے کیونکہ روح فی الواقع اللہ کا ایک حصہ ہے۔ ایسا حصہ جو لا تجزا ہے۔ ایسا جو لا متابی ہے اور جو ماور الماور اسے۔ روح نقش و نگار میں محدود نہیں ہے۔ روح یہ جانتی ہے کہ خالق کا نئات کی مشیت کیا ہے۔ خالق کا نئات کی موجود گی اور سی کا نات کی مشیت اور منشاء کے مطابق خود کو نئے نئے لباسوں میں ظاہر کرتی ہے اور ہر لباس کو اس کی موجود گی اور اس کی انا سے مطلع کرتی رہتی ہے۔ یہی وہ اطلاع (Information) ہے جس کے اندر معانی پہنانا "اختیار" ہے۔ سزا ہو یا جزا ور سز آنکلیف و دونوں کا تعلق اطلاع (Information) سے ہے اور اطلاع کا نزول روح کے تخلیق کر دہ جم پر ہو تا ہے۔ روح جزاو سز آنکلیف و

پیر اسائیکالو جی

#### اس کونے سے اس کونے تک

جب تک ہمیں کسی چیز کاعلم حاصل نہیں ہوتا ہم اس چیز سے واقف نہیں ہوتے اور علم کے لئے ضروری ہے کہ اس کا کوئی منبع
(Source) ہواور یہ بھی ضروری ہے کہ اس Source سے حاصل شدہ علوم کے لئے الیں ایجبنسی موجو دہو جہاں علم ذخیر ہہو۔اس کے بعد
یہ ضروری ہے کہ کوئی ایسی ایجبنسی موجو دہو جو اس کے اندر معانی پہنا سکے اور آخری حدمیں ایک اور ایسی ایجبنسی کاموجو دہو نالازم ہے جس
پر علم کامظاہر ہ ہو۔

ثال:

آدمی کو بھوک لگی یعنی اس کویہ اطلاع ملی کہ اب جسم کو پچھ کھانے کی ضرورت ہے۔ جس ایجبنسی نے یہ اطلاع قبول کی اس نے اس علم کے اندر معنی پہنائے وہ یہ کہ روٹی کھانی چاہئے۔ پھل کھانے چاہئیں وغیر ہونے موار اس اطلاع کو جسم مثالی نے قبول کرکے مظاہر ہ کیااور آدمی نے یہ محسوس کیا کہ اس نے روٹی کھالی ہے۔

جہاں تک جسمانی تقاضے پورے کرنے کا تعلق ہے وہ عالم ناسوت ہو، عالم اعراف ہو یاعالم جنت و دوزخ ہوا یک ہی طرح کے تقاضے پورے ہوا کے انتخاص کے بیاں۔ جنت میں پھل ہیں اور آدمی کی آسائش اور آرام کے لئے بیار مہاہیں۔
بیار وسائل مہیاہیں۔

دوزخ اس لئے دوزخ ہے کہ وہاں ایسے حالات میں آدمی زندگی گزار تاہے جن حالات کی علمی حیثیت تکلیف ہے۔ کھانا جنت میں بھی میسر ہے اور کھانا دوزخ میں بھی میسر ہے۔ جنت کا کھانا دودھ، شہد، پھل ہیں۔ دوزخ کا کھانا ایسی غذائیں ہیں جن سے آدمی کے اندر کراہت پیداہوتی ہے۔

قانون:

کھانے کا علم دونوں جگہ موجود ہے۔ کھانے کے اسباب اور سامان بھی دونوں جگہ موجود ہیں لیکن دونوں جگہ معنویت الگ الگ ہے۔



جسم مثالی ایک ایسی ایجنسی ہے جو علم میں معنی پہناتی ہے۔ جب آدمی عالم ارواح سے نزول کر کے اس دنیامیں آتا ہے توجسم مثالی اس عالم کے اندرایسے معنی اور مفہوم اخذ کر تاہے جس میں آدمی قید ہے بند ہے۔ ہر ہر قدم قید و بند میں حکڑ اہوا ہے۔ جسم مثالی جب عالم ناسوت سے باالفاظ دیگر اس گوشت کے جسم سے اپنار شتہ منقطع کر کے دوسرے عالم میں جاتا ہے اور وہاں کی فضا اور ماحول سے اپنے لئے ا یک نیالباس بناتا ہے تواس کے معنی اور مفہوم بدل جاتے ہیں۔ اس عالم کے معنی اور مفہوم میں ٹائم اور اسپیس اتنا مختصر ہو جاتا ہے کہ تقریباً اس کی نفی ہو جاتی ہے لیکن ٹائم اسپیس کلیتاً ختم نہیں ہو تا۔اییااس لئے نہیں ہو تا کہ عالم ناسوت کی طرح اعراف میں بھی یہی زمین ہے اور عالم ناسوت کی طرح عالم اعراف میں بھی گھر ہیں۔ وہاں آد می کھانا بھی کھاتا ہے، یانی بھی پیتا ہے، چپتا پھر تا ہے، اپنے عزیز وا قربا سے ملا قات کر تاہے،خوش ہو تاہے اور رو تا بھی ہے۔خوش ہونا یا عمگین ہونا، گھروں میں رہنا، چپنا پھرنا، دھوپ کی تپش محسوس کرنااور موسم کے رد وبدل میں زندگی گزار ناٹائم اسپیس کے حدود کی نفی نہیں کر تاالبتۃ انسانی زندگی کی رفتار میں اضافہ ہو جاتا ہے۔

#### مثال:

پیراسائیکالوجی

ا یک آدمی کراچی میں مر گیااس کے عزیز واقر باد ہلی میں ہیں۔عالم اعراف میں رہنے والا کوئی بندہ جب اپنے عزیز وں سے ملنے دہلی جائے گاتوٹائم اسپیس مخضر ہو کر دوقدم بن جائے گی مگر قدم موجو دہیں، زمین موجود ہے لہذاٹائم اسپیس بھی موجود ہے۔ جیسے جیسے آدمی اس عالم سے اس عالم میں اور دوسرے عالمین میں منتقل ہو تار ہتاہے اس کی رفتار بڑھتی رہتی ہے اور ایک وقت ایسا آ جا تاہے کہ اس کا ایک قدم عالم ناسوت میں ہو تاہے اور دوسر اقدم عرش معلی پر ہو تاہے۔

علم ہمیں یہ بتاتا ہے کہ اگر بندہ پابند اور مجبور ہو کر ایک گھنٹے میں تین میل کا فاصلہ طے کرناچاہے تو اس کی رفتار کم ہو جاتی ہے اور اگر آدمی آزاد اور خود مختار ہو کر فاصلے کی نفی کر دے توایک قدم کے بعد اس کا دوسر اقدم آسان پر پڑتا ہے۔

زمین پر بیٹے ہوئے ایک آدمی نے ارادہ کیا کہ میں عرش معلیٰ پر اللہ کریم کے حضور سجدہ ریز ہوں تو اس ارادہ کے ساتھ اس کے سامنے بیہ بات مشاہدہ بن جاتی ہے کہ اللہ اپنی صفات حمیدہ کے ساتھ عرش پر متمکن ہے اور بندہ اس کے سامنے سربسجو دہے۔ بیہ کہنا کہ انسان آسانوں کی سیر نہیں کر سکتا یااللہ کے حضور سجدہ ریز نہیں ہو سکتا یا یہ کہنا کہ کوئی بندہ اللہ کو نہیں دیچھ سکتا اتنی بڑی جہالت اور اتنابڑا ظلم ہے کہ جس کے سامنے کوئی بڑی جہالت اور کوئی ظلم نہیں تھہر تا۔ کس قدر مضحکہ خیز بات ہے کہ انسان بلاکسی فاصلے کے روشنی کے دوش پر امریکہ سے کراچی منتقل ہو جاتا ہے۔وہ امریکہ میں بات کرتا ہے ہم ٹی وی پر اسے سنتے ہیں اور دیکھتے ہیں مگرروشنیوں کے جسم سے آ سانوں کی رفعت کو نہیں چھو سکتا۔ کوئی بندہ اگر اپنے اندر اس صلاحیت سے واقف ہو جائے جس صلاحیت نے ٹی وی ایجاد کر لیا ہے تواس کے لئے کس طرح پیر ممکن نہیں ہے کہ وہ اس کونے سے اس کونے پر اس عالم سے اس عالم میں اپنے ارادہ اور اختیار سے منتقل نہ ہو جائے۔

پیر اسائیکالوجی

پہلے جو باتیں جادو اور طلسمات کے نام سے مشہور تھیں اور جن کو ہمارے دانشور کرامات کہتے تھے آج وہی سب چیزیں ہماری آئکھوں کے سامنے سائنسی ایجادات کی شکل میں ہیں۔

آدمی کس قدر عجیب ہے ایک طرف اتنا ہے بس اور مجبور ہے کہ سوقدم کی آواز نہیں سن سکتا اور دوسری طرف اتنا آزاد ہے کہ اپنی ہی ایجادات کے ذریعے ہز اروں میل کی آواز سن لیتا ہے۔ ہز اروں میل دور ٹی وی اسکرین پر خود کو ظاہر کر دیتا ہے۔



پیراسائیکالوجی

# قليل علم

اللہ وہ ہے جو ہر چیز پر محیط ہے۔ جو پچھ ہم کرتے ہیں اللہ اسے دیکھتا ہے اور جو پچھ ہم چھپاتے ہیں اللہ اسے جانتا ہے۔ اگر ہم ایک ہوں تو دوسر االلہ ہے۔ اگر ہم دوہوں تو تیسر االلہ ہے۔ اللہ ہی ابتدا ہے، اللہ ہی انتہا ہے۔ ان حقائق کے پیش نظر اللہ کا علم لا محدود اور لا متناہی ہے۔ اللہ کریم نے جب کا نئات بنانے کا ارادہ کیا تو فرمایا"کن" اور کا نئات وجو دمیں آگئی۔ اس بات کو آسان الفاظ میں اس طرح کہا جائے گا کہ کا نئات دراصل اللہ کا علم ہے جس کا مظاہرہ بھی علم کی صورت میں ہواہے۔ اللہ کے علم نے ہی کا نئات کے خدو خال کارنگ و روپ اختیار کیا ہے اس لئے پوری کا نئات علم کے علاوہ پچھ نہیں ہے۔ سمندر کے پانی کا ایک قطرہ بھی بہر حال پانی ہے۔ سمندر میں سے لئے ہوئے ایک قطرہ آب کو پانی کے علاوہ کوئی دوسر انام نہیں دیا جا سکتا کیونکہ پوری کا نئات اللہ کے علم کا مظاہرہ ہے۔ اس لئے کا نئات کی جنیات کی بنیاد اور کا نئات کی ہیئت بھی علم ہے۔ جب ہم عالم ناسوت کی قیدو بندگی زندگی کا تجزیہ کرتے ہیں تو یہ بات پوری طرح حقیقت کا نئات کی بنیاد اور کا نئات کی ہیئت بھی علم ہے۔ جب ہم عالم ناسوت کی قیدو بندگی زندگی کا تجزیہ کرتے ہیں تو یہ بات پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کہ پوری زندگی علم ہے اور علم اس وقت علم ہے جب اس کے اندر معانی اور مفہوم ہوں۔

کا ئناتی نظام میں غور کرنے سے عجیب قسم کی پریشانی ہوتی ہے کہ اللہ نے بیہ کیانظام قائم کیاہے۔

مثلاً یہ کہ کوئی آدمی کھائے بیٹے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا۔ ہر آدمی سونے پر مجبور ہے، اتنی بند شیں ہیں کہ جن کا کوئی شار نہیں۔علم کا بیہ مفہوم اللّٰہ کے ذہن میں جوعلم ہے اس کے و قوف سے الگ ہے۔اللّٰہ نے آدم سے فرمایا:

"اے آدم! تواور تیری بیوی جنت میں رہو اور خوش ہو کر کھاؤجہاں سے دل چاہے۔"

جنت ایک ایسی ہے کہ جس کی حدود کا تعین نہیں کیا جا سکتا یعنی اس کی حدود لامتناہی ہے۔ اللہ کا ارشاد ہے (خوش ہو کر کھاؤ جہاں سے دل چاہے ) یہ ظاہر کر تاہے کہ آدم کو اللہ نے لامحدود جنت کے رقبے پر تصرف عطاکر دیا تھا۔ باالفاظ دیگر ہمارے باپ آدم جنت کے لامحدودر قبے کے بلاشر کت غیرے مالک تھے۔ ساتھ ہی اللہ کریم نے بیہ فرمایا:

"اس در خت کے قریب مت جانااور اگرتم نے ہمارے اس حکم پر عمل نہیں کیاتوتم اپنے اوپر ظلم کروگ۔"

جنت لا محدود رقبہ ہے اور اس میں لا تعداد اور لا شار درخت ہیں۔ ایک مخصوص درخت کی طرف اشارہ کر کے آدم کو ہدایت کی گئ کہ اس درخت کے قریب مت جانا۔ آدم سے نافر مانی سرزد ہوئی اور اس نافر مانی کے جرم میں جنت کی فضاؤں نے آدم کورد کر دیااور آدم جس سرزمین کا بلا شرکت غیرے مالک تھاوہ زمین اس سے چھین لی گئ۔

اس واقع کا نقشہ کچھ اس طرح بنتا ہے کہ ایک وسیع و عریض باغ ہے۔ باغ کے پھول، پھل، پو دوں، نہروں، آبشاروں، محلات وغیر ہ پر آدمی کو پوراپوراتصرف ہے۔ صرف باغ کاایک حصہ ایسا ہے کہ تصرف توحاصل ہے لیکن اس تصرف کے اختیار کو استعمال کرنے سے منع کیا گیا ہے۔ جب تک آدم نے نافر مانی کاار تکاب نہیں کیا آدم کے لئے جنت کا وسیع رقبہ زمان ومکان (Space&Time) سے آزاد رہاور جب آدم سے نافر مانی سرزد ہوگئ تو آدم کے اندر ٹائم اسپیس کی حد بندیاں منتقل ہو گئیں۔

اس درخت کے بارے میں بہت سی باتیں کی جاتی ہیں۔ کوئی کہتا ہے کہ گیہوں کا درخت تھا، کوئی کہتا ہے سیب کا درخت تھا۔ کسی مسلک کے لوگ کہتے ہیں کہا ہوں میں اس کا کوئی نام نہیں آیا۔

روحانی نقطہ نظر سے جب لاشعوری واردات و کیفیات سے اس درخت کا مشاہدہ کیا جاتا ہے تو دراصل یہ ایک طرز فکر کا سمبل
(Symbol) ہے۔ ہو یہ رہا ہے کہ جو کچھ جنت میں موجود ہے وہ دروبت آدی کے ارادے کے تابع ہے۔ آدی کا دل چاہا کہ وہ سیب کھائے جنت میں سیب کے درخت بھی ہیں اس پر سیب بھی گلے ہوئے ہیں لیکن سیب کا قراناوہاں زیر بحث نہیں آتا۔ سیب کھانے کو دل چاہا سیب موجود ہو گیا۔ پانی چینے کو دل چاہا پانی موجو و ہو گیا۔ اس طرز فکر سے تصرف کی دو طرزیں سامنے آتی ہیں۔ تصرف کی ایک طرز فکر سے ہے کہ ایک بندہ سیب کا درخت لگاتا ہے اس کی نشوو نما کا انتظار کرتا ہے۔ طویل عرصے کے بعد درخت اس قابل ہو جاتا ہے کہ اس کے اوپر پھل لگیں، اس کے اندر سیب کھانے کی خواہش پید اہوتی ہے تو سیب کے درخت کی طرف چاتا ہے اور درخت پر سیب توڑ کر کھا لیتا ہے۔ تصرف کا دوسم اطریقہ ہیہ ہے کہ سیب کے درخت پر سیب گلے ہوئے ہیں۔ اس درخت کو نہ تو کسی بندے نے زمین میں بویا ہے اور نہ اس کی نگہداشت کی ہے، نہ اس درخت کو پروان چڑھانے میں کوئی خد مت انجام دی ہے۔ اس کے اندر درخت پر سیب توڑنے کی خواہش ہوئی، دل چاہا کہ سیب کھاؤں، سیب حاضر ہو گیا۔ اس میں بہت حکمت بیان کی گئی ہے۔

الله كريم كے اراد ہے ميں يہ بات موجود تھى كہ كائنات وجود ميں آئے۔الله نے كہاہو جا(كن)كائنات بن گئی۔ جنت كى زندگى ميں آئدم كے دماغ ميں يہ بات موجود تھى كہ وہ سيب كھائے۔ آدم نے كہاسيب، سيب موجود ہو گيا۔ كن كہنے سے كائنات بن گئى، سيب كہنے سے سيب مل گيا۔اس بات كو اللہ نے "احسن الخالقين "كہم كربيان كيا ہے:

"میں تخلیق کرنے والوں میں بہترین خالق ہوں۔"

یعنی اللہ نے اپنے علاوہ بھی اپنی مخلوق کو تخلیق کرنے کے اختیارات سے نوازاہے۔انسانی تخلیق اور اللہ کی تخلیق میں حد فاضل بیہے کہ اللہ وسائل کے بغیر تخلیق فرما تاہے۔اللہ کے ذہن میں جو کچھ تھااس کے بارے میں اللہ نے "کن "کہہ کر ان تمام چیزوں کوجو اللہ ظاہر پير اسائيكالو. ي

فرمانا چاہتا تھا تخلیق کر دیا۔ آدم کے اندر جو تخلیقی صلاحیتیں کام کررہی ہیں وہ وسائل کی مختاج ہیں۔ جب کوئی بندہ ان تخلیقی صلاحیتوں کوٹائم اسپیس کی حد بندیوں سے آزاد ہو کر استعال کر تاہے وہ روحانی زندگی میں رہتاہے اور جب کوئی بندہ ان تخلیقی صلاحیتوں کو وسائل کے اندر (ٹائم اسپیس) بند ہو کر استعال کر تاہے مادی زندگی گزار تاہے ، مختاج اور پا بند زندگی جہالت اور ظلم کی زندگی ہے۔

جس طرح دانائی عقل وشعور ایک در خت کی طرح پھلتا پھولتا ہے اس ہی طرح علم کے اندر طرح طرح کی شاخیں پھو ٹتی ہیں۔

نئے نئے فلسفوں کی داغ بیل پڑتی ہے۔ نئ نئی ایجادات ہوتی ہیں بالکل اس ہی طرح ظلم و جہالت کے درخت پر بھی پھول پتے اور شاخیں ہوتی ہیں لیکن چو نکہ بنیاد ظلم اور جہالت ہے اس لئے آدمی ان ساری ایجادات اور ساری ترقی سے خوش ہونے کی بجائے ناخوش ہوتا ہے، پر سکون ہونے کی بجائے مطمئن ہونے کی بجائے غیر مطمئن زندگی گزار تا ہے۔

جب ہم موجودہ سائنسی ترقی پر نظر ڈالتے ہیں تو ہمیں اس ترقی میں وہ تمام چیزیں ملتی ہیں جن کواللہ نے ظلم وجہالت کے نام سے بیان فرمایا ہے۔ آج کی ترقی پوری نوع انسانی کے لئے ایک عذاب بن گئی ہے۔ ہر شخص غیر مطمئن اور بے سکون ہے۔ دنیا کے اس کونے سے اس کونے تک عدم تحفظ کا اژدھامنہ کھولے پوری نوع انسانی کو نگلنے کے لئے بے قرار ہے۔ حالا نکہ جہاں تک ترقی کا معاملہ ہے۔ یہ ساری ترقیاں اور ترقیاں یہ ساری ایجادات یہ ساری تخلیقات اس خیال کے تحت وجود میں آئیں کہ نوع انسانی کو سکون ملے گالیکن چو نکہ یہ تمام ترقیاں اور نئی نئی ایجادات یا میں بند ہو کر وجود میں آئی ہیں اس لئے آدمی بدحال اور پریثان ہے۔ ٹائم اسپیس میں بند ہو کر وجود میں آئی ہیں اس لئے آدمی بدحال اور پریثان ہے۔ ٹائم اسپیس سے آزاد روحانی انسان فطرت کی پیروی کرتا ہے اور جب ہم فطرت پرغور کرتے ہیں تو جمیں نظر آتا ہے کہ زمین پر موجود وسائل خلوص اور اعتبار پر قائم ہیں۔ اس کے پیچھے کوئی ذاتی غرض اور صلہ کی خواہش نہیں ہے۔ سورج روز نکاتا ہے، دھوپ سے مخلوق کوفائدہ پہنچتا ہے۔

پانی مخلوق کے اندر سیر ابی کاذر یعہ بتاہے لیکن پانی کو مخلوق سے کسی صلہ وستائش کی غرض نہیں ہے۔ یہی حال ہوا، آکسیجن، نباتات، جمادات اور گیس کا بھی ہے۔ سائنسی ایجادات نوع انسانی کے لئے عذاب اس لئے بن گئی ہیں کیونکہ اللہ کے پیدا کر دہ وسائل سے بنائی گئ اشیاء میں انسان کا پہت ذہمن (دولت پرستی) شامل ہو گیاہے۔ پیر اسائیکالو جی

### كائناتى خدوخال

کائنات اور کائنات میں موجود تخلیقات اور تخلیقات میں تمام نوعیں اور ہر نوع میں الگ الگ افراد، پیدائش کا تسلسل اور موت کاوارد ہونا اور ساوات سورج، چاند، ستارے، کہشانی نظام، جنت دوزخ اور دوزخ جنت کے اندر زندگی گزار نے کے حواس اور تقاضے، حواس میں ردو بدل اور دو بدل کے ساتھ حواس میں کی وبیشی ذہنی رفتار کا گھٹٹا یا بڑھنا، حواس کا الگ الگ ہونا، سننا، دیکھنا، چھونا، چھونا، محسوس کرنا، جسمانی نظام کا الٹ پلٹ ہونا، جذبات میں اشتعال پیدا ہونا، کی بندے یا کسی ذی روح کا نرم خوہونا، پیسب چیزیں اللہ کے ذہن میں موجود علم کا عکس ہیں۔ کائنات میں موجود کوئی شئے اس کی حیثیت کسی بڑے سیارے کی ہو، سٹار کی ہویا کسی چھوٹے ذرے کی ہو، ایڈم کی ہو، وائری کی ہو، شئے کی موجود گی اللہ کریم کے ذہن میں موجود تھی۔ جب اللہ نے خوبصورت دنیا کو مظہر بنانا چاہاتو کہا:

اور تمام چیزیں وجو دمیں آگئیں۔ تخلیقات کا کنبہ اتناو سیج ہے کہ اللہ نے خود کہاہے کہ سارے سمندرروشائی بن جائیں اور سارے درخت قلم بن جائیں پھر بھی اللہ کی باتیں یوری نہیں ہو گل۔ کا ئنات کیوں بنائی گئی اور بیہ ساری تخلیقات کیوں عمل میں آئیں؟

جنت دوز خ کے دوالگ الگ گروہ کیوں ہے؟ غیب کی دنیا کے عجائبات سے ظاہر دنیا کے بے شار عجائبات کس طرح تخلیق ہوئے؟

اس کی وجہ خود اللہ نے بیان کی ہے۔ "میں چھا ہوا خزانہ تھا میں نے چاہا کہ کائنات تخلیق کروں تا کہ کائنات کے افراد مجھے بچپان لیں۔ "

اس حدیث قدی میں تفکر کرنے سے یہ بات واضح طور پر سامنے آجاتی ہے کہ کائنات کی تخلیق کا منشاء یہ ہے کہ خالق کائنات چاہتا ہے کہ

اس حدیث قدی میں تفکر کرنے سے یہ بات واضح طور پر سامنے آجاتی ہے کہ کائنات کی تخلیق کا منشاء یہ ہے کہ خالق کائنات چاہتا ہے کہ

اسے بہپانا جائے۔ بہپاننے کے لئے ضروری ہے کہ تمام مخلو قات میں سے کسی ایک مخلوق کا انتخاب کر کے دوسری مخلو قات کے مقابلہ میں اسے زیادہ علم دیا جائے۔ علم کے اندر مفہوم بہپاننے کی صلاحیت بھی عطاکی جادے کائناتی کنبہ میں دو مخلو قات ایسی ہیں ہو جود تھا یعنی اللہ اس وقت جن کو اللہ کریم کے دہن میں موجود تھا یعنی اللہ اس وقت نیر بحث نہیں ہے اس لئے انسانی علوم پر بی گفتگو کی جار ہی ہے۔ کائنات اللہ کریم کاوہ علم ہے جو اللہ کے ذہن میں موجود تھا یعنی اللہ اس بات سے واقف تھا کہ کائنات کے تخلیقی خدوخال کیا ہیں؟ اپنے علم کے مطابق اللہ نے تخلیقی خدوخال کو اپنے تھم اور ارادے سے شکل و صورت بخش دی۔ یعنی اللہ کاذاتی اور مخصوص علم شکل وصورت بن کر وجود میں آگیا۔

پير اسائيکالو.ي

اللہ کریم نے آدم کو اپنی "صفت اور اساء" کا علم عطا کیا ہے۔ اساء سے مر اد اللہ کی صفات اور کا نئات کے خدوخال ہیں۔ یہ ایساعلم ہے جسے فرشتے بھی نہیں جانتے۔ جب یہ علم آدم نے سکھ لیا تو فرشتوں کو آدم کے سامنے جھکنا پڑا۔ آدم کو اللہ کریم نے یہ بنادیا کہ کا نئات میر سے ذاتی علم کا ایک حصہ ہے اور اس علم میں معنی اور مفہوم کے ساتھ بے شار فار مولے ہیں جن فار مولوں سے ساری کا نئات تخلیق کی میرے ذاتی علم کا ایک حصہ ہے اور اس علم میں معنی اور مفہوم کے ساتھ بے شار فار مولے ہیں جن فار مولوں سے سائنسدان کی ہے جو گئی ہے۔ آدم کو کا نئاتی تخلیق کے فار مولے سکھانے کے بعد جنت میں بھیج دیا گیا۔ جنت میں آدم کی پوزیشن ایک ایسے سائنسدان کی ہے جو کا نئات کے تخلیقی فار مولوں کا علم رکھتا ہے۔ ان فار مولوں میں بنیادی نقطہ یہ ہے کہ ساری کا نئات ایک علم ہے اور آدم اس علم میں معانی اور مفہوم کے ساتھ تصر ف کرنے کا اختیار رکھتا ہے۔

71

روشني

پیر اسائیکالوجی

اللہ کریم احسن الخالقین ہے۔ خالقین کالفظ ہمیں بتاتا ہے کہ اللہ کے علاوہ اور بھی تخلیق کرنے والے ہیں۔ لیکن مخلوق مزید تخلیقات کے معاطے میں وسائل کی پابند اور مخاج ہے۔ اس کی مثال آج کے دور میں بجلی کی ہے۔ اللہ کی ایک تخلیق بجلی (Electricity) ہے۔ جب بندوں نے اس تخلیق سے دوسری ذیلی تخلیقات کو متحرک کرناچاہاتولا کھوں ہز اروں چیزیں وجو دمیں آگئیں۔ آدم زاد نے جب بجلی کے علم کے اندر تفکر کیا تواس بجلی سے الثار چیزیں وجو دمیں آگئیں۔ بجلی سے بنی ہوئی یا بجلی سے چلنے والی مثینوں سے جتنی چیزیں وجو دمیں آگئیں۔ وہ انسان کی تخلیق ہیں مثلاً ریڈیو، ٹی وی اور دوسری بے شار چیزیں۔ اللہ کریم کی اس تخلیق (Electricity) بجلی سے جو دوسری ذیلی تخلیقات کامظہر بنااہن آدم کا بجلی کے اندر تصرف ہے۔ یہ وہی علم ہے جواللہ نے آدم کو سکھادیا ہے۔

اساہ سے مرادیہ ہے کہ اللہ نے آدم کو ایک ایساعلم سکھا دیا کہ جو تخلیقی فار مولوں سے مرکب ہے۔ کوئی انسان جب اس علم کو حاصل کر لیتا ہے تو نئی نئی چیزیں مظہر بن جاتی ہیں۔ وسائل کی حدود سے گزر کر یا وسائل کے علوم سے آگے بڑھ کر جب کوئی بندہ روشنیوں کے علم سے دھات (لوہے) میں تصرف کر تا ہے تو ہڑی ہڑی مشین کل پرزے، جہاز، ریل گاڑیاں، خطرناک اور بڑے بڑے بم بن جاتے ہیں۔ تعلق سے تعلق اس عمل کو" ماہیت قلب" کہاجاتا ہے۔ وسائل میں محدودرہ کر مٹی کے مخصوص ذرات کو گھٹائی میں لیکا کر سونا بناتے ہیں۔ لیکن وہ بندہ جو روشنیوں میں تصرف کرنے کا اختیار رکھتا ہناتے ہیں۔ لیکن وہ بندہ جو روشنیوں میں تصرف کے دو طریقے ہیں۔ ایک ہوا بناتے ہیں۔ لیکن وہ بندہ جو روشنیوں میں تصرف کے دو طریقے ہیں۔ ایک ہوا بناتے ہیں۔ لیکن وہ بندہ جو روشنیوں میں تصرف کے دو طریقے ہیں۔ ایک طریقہ بیہ ہے کہ وسائل میں محدودرہ کر وسائل کو مجتمع کر کے کوئی چیز بنائی جانے اور دو سراطریقہ ہیے ہے کہ روشنیوں میں تصرف کے دو طریقے ہیں۔ ایک ہوشنیوں کو متحرک کر دیا جائے۔ علم روحانی کی تھیوری بڑھ کر پر کیٹیکل میں یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ کا نکات میں موجود ہر شئے کی بنیاد اور وشنیوں کو متحرک کر دیا جائے۔ علم روحانی کی تھیوری بڑھ کر پر کیٹیکل میں یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ کا نکات میں موجود ہر شئے کی بنیاد اور بھین مقد اروں کے ساتھ تھٹٹی بڑھتی رہتی ہے اور معین مقد اروں کے ساتھ دو وبدل ہو تا ہے۔ جس طرح مقد اروں کے ساتھ تھٹٹی بڑھتی رہتی ہے۔ میں مقد اروں میں سیال ہو تا ہے۔ جس طرح مقد اروں میں رد وبدل ہو تا ہے۔ جس طرح مقد اروں میں رد وبدل ہو تا ہے۔ اس کی شکل وصورت اور خودال میں تو تبدیلی متعلی صورت اور خودال میں تو تبدیلی مقد ار ہیں ہو تبدیلی مقد ارہیں ہو تا ہے۔ آس کی شکل وصورت اور خودال میں تو تبدیلی مقد ارہیں ہو تبدیلی مقد ارہیں ہو تبدیلی مقد میں مقد ارہی ہو کی دو مارک کی میں مقد ارہیں ہو تبدیلی مقد ارہیں ہو تبدیلی مقد ارہیں ہو تبدیلی مقد ارہیں ہو تبدیلی مقد ارہیں مقد میں مقد کی کہ کہ کہ آدم ہر صال

پير اسائيكالو. ي

میں آدم رہتا ہے، بندر کا بچہ ہر صورت میں بندر کا بچہ رہتا ہے لیکن عمر کے ساتھ ساتھ اس کے اندر زندگی گزار نے کے تقاضوں میں تبدیلی ہوتی رہتی ہے۔ تبدیلی بیے کہ پیدا ہونے والے بچے کے نقوش جوانی میں سرتا پیربدل جاتے ہیں۔ جوانی کے بعد بڑھاپا آتا ہے تو بڑھا پے میں جوانی کے نقوش ڈھل جاتے ہیں۔ اور اس طرح ڈھل جاتے ہیں کہ جوانی کی تصویر اور بڑھا پے کی تصویر دوالگ الگ تصویر یں نظر آتی ہیں۔ قائم بالذات معین مقداریں یہ ہیں کہ آدمی ایک دن کا بچہ ہویا سوسال کا بوڑھا ہو، بھوک پیاس کا تقاضہ اس کے اندر موجود رہتا ہے۔

عجیب رمزیہ ہے کہ دوسال کا بچہ بھی پانی پتیا ہے۔ دوسال کا بچہ غذا کھا تاہے۔ سوسال کا بوڑھا آد می بھی پانی پتیا ہے، سوسال کا بوڑھا ہوں مزیہ ہے کہ دوسال کا بچہ بھی پانی پتیا ہے۔ دوسال کا بچہ نہیں ہو تا اور دوسال کا بچہ سوسال کا بوڑھا نہیں ہو تا۔ روحانی علوم ہمارے او پریہ بات بھی روٹی کھا تاہے لیکن سوسال کا بوڑھا دوسال کا بچہ نہیں ہو تا اور دوسال کا بچہ سوسال کا بوڑھا نہیں ہو جاتے ہیں؟ واضح کرتے ہیں کہ باوجو داس کے کہ تقاضے بڑھا ہے اور بچپین کے نقاضے یکسال ہیں شکل وصورت اور خدوخال کیوں تبدیل ہو جاتے ہیں؟ ان علوم سے روشاس ہونے کے لئے ضروری ہے کہ ہم ان مشکل وصورت اور خدوخال کے رد و بدل میں کون سے علوم کام کر رہے ہیں؟ ان علوم سے روشاس ہونے کے لئے ضروری ہے کہ ہم ان روشنیوں کو اللہ کریم نے اپنی صفات کہا ہے۔

پيراسانيكالو.ي

#### ذات وصفات

صفات سے کی چیز کا اور اک تو کیا جا سکتا ہے لیکن ذات کی حقیقت اور کہنہ تک نہیں پہنچا جا سکتا ۔ عام زندگی میں اس کی مثال ہیہ ہے کہ ایک شخص کا نام "الف" ہے۔ الف کی صفات ہے ہیں کہ وہ بہت نرم دل ہے، بہت سخی ہے، رحم کرنے والا ہے، دوسروں کی تکلیف کو اپنی تکلیف سمجھتا ہے۔ اس کے بر عکس دوسر الشخص " ب " ہے۔ اس کے اندر شخق ہے، شقاوت ہے، وہ خود کو دوسروں سے بر تر سمجھتا ہے، مہر بان ہونے کی بجائے لوگوں کو پریثان کر تا ہے، لوگوں کے دکھ درد اور مصائب میں اضافے کا باعث بنتا ہے۔ "الف" کی صفات زیر بحث آئیں یا " ب " کی عادات و خصائل سامنے آئیں ان ہے " الف" اور " ب " کے تشخص کی نشاند ہی تو ہوتی ہے لیکن فی الواقع "الف" کیا ہے ؟ اس عادات و خصائل کے اعتبار ہے جو بھے ہے کل اس کے اندر تبدیلی واقع ہو جائے اور وہ لوگوں کو پریثان کرنے کی بجائے لوگوں کے دکھ درد کو دور کرنے میں مثالی کر دار اواکر ہے۔ عادات و خصائل اور صفات کو سامنے رکھ کر کسی فرد کی شخصیت کا ایک ہیوٹی تو قائم کیا جا سکتا ہے لیکن فی الواقع وہ اپنی صفات کی متار ہے گیا ۔ اس کے کہ صفات میں ردو بدل کی بتا ہے ہو تا ہے لیکن ذات میں ردو بدل نہیں ہو تا۔ آج" الف" آگر نرم دل ہے اور آنے والے کل میں وہ سخت گیر ہو جائے تو یہ دراصل اس کی جو تار ہتا ہے لیکن ذات میں ردو بدل نہیں ہو تا۔ آج" الف" آگر نرم دل ہے اور آنے والے کل میں وہ سخت گیر ہو جائے تو یہ دراصل اس کی صفات میں تبدیلی ہے لیکن ذات میں ردو بدل نہیں ہو تا۔ آج" الف" شاور جب وہ سخت گیر ہو اسے تو ہو ہوا ہے تو یہ دراصل اس کی صفات میں تبدیلی ہے لیکن ذات میں دو بدل نہیں ہو تا۔ آج" الف" شااور جب وہ سخت گیر ہو اسے تو ہوا ہیں شاف " شا۔

قانون:

جانے اور پیچانے کی طرزیں متعین ہیں۔ایک بیر کہ کسی شئے کو اس کی صفات سے پیچانا جاتا ہے اور دوسری طرزیہ ہے کہ کسی شئے کو اس کی ذات سے پیچانا جائے۔

مثال:

ہمارے سامنے او ہے کا ایک کلڑا ہے جب ہم او ہے کی صفات کا تذکرہ کرتے ہیں تو دراصل ہمارے سامنے او ہے کی صفات سے مرکب بہت می اشیاء آ جاتی ہیں۔ او ہے سے ایک چھری بھی بنتی ہے جس پر ریل چلتی ہے۔ او ہے کی صفات کا ایک عکس چھری اشیاء آ جاتی ہیں۔ او ہے سے ایک چھری بھی بنتی ہے جس پر ریل چلتی ہے۔ او ہے کی صفات کا ایک عکس چھری کھی اپنے او ساف پر قائم ہے۔ اس چھری سے پھل کی قاشیں بنتی ہیں ہے چھری دو سرے مفید اور تعمیری کاموں میں بھی کام آتی ہے اور اس چھری سے کہ وہ بیاس بھی تا ہے اور پانی کا ایک وصف ہے بھی ہے کہ اس کے ذریعے بجلی جسی انر جی وجو دمیں آر ہی ہے۔ پانی کا ایک وصف ہے بجلی حاصل کرنا دراصل پانی کا ایک وصف ہے لیکن ابھی ہمارے او پر بیات منکشف نہیں ہوئی

کہ فی الواقع پانی کیا چیزہے؟سائنس دان جن اجزاء کو پانی کامر کب تسلیم کرتے ہیں یاجن اجزاء سے پانی بنتاہے ان اجزاء کو اکٹھا کرنے کے بعد یانی توبن جاتا ہے لیکن بہر حال اسے قدرتی یانی قرار نہیں دیا جاسکتا۔ کسی چیز کاوصف تلاش کرلینا توانسانی علوم اور انسانی عقل وشعور میں آ سکتا ہے لیکن تہ معلوم کرلیناانسانی شعور اور لاشعور کی سکت سے باہر ہے۔ یانی فی الواقع کیاہے ، کن حقیقی اجزائے ترکیبی سے مرکب ہے؟اس بات کا مکشاف ان لو گوں پر ہو تاہے جولوگ اللہ تعالیٰ کے نائب اور حضور سَکَ لِلْیُوَّمِ کے روحانی وارث ہیں۔

ہم کوئی چیز ایجاد کرتے ہیں تو اربوں کھربوں روپیہ خرچ کر ڈالتے ہیں۔ فائدہ کم اور نقصان زیادہ ہو تا ہے۔ ایجادات میں تعمیر و ترقی توازن سے ہم آ ہنگ نہیں ہوتی۔موجودہ دور میں سائنس کی محیر العقول نئی نئی ایجادات نے عجیب فسوں کاری کی ہے۔ کہنے میں یہی آ تاہے کہ سائنس ترقی کی طرف گامزن ہے انسان نے علم میں کمال حاصل کر لیاہے، ٹائم اسپیس کی حد بندیوں کوجو صدیوں سے رائج تھیں توڑ دیاہے۔ لیکن حقیقت پہ ہے کہ جو ایجادات ہمارے سامنے آئیں ہیں ان اشیاء سے تعلق رکھتی ہیں جو اشیاء پہلے سے زمین پر موجو دہیں۔ ان ایجادات کا یورافائدہ ہمیں اس لئے نہیں پہنچا کہ ہماراعلم محدود ہے۔صفات کے بعد شئے کی اہمیت اور شئے کی کنہ کیا ہے؟اس طرف ہم نے کوئی توجہ نہیں دی۔ کوئی روحانی انسان محض صفات کی بھول تھلیوں میں گر فٹار نہیں ہو تاوہ صفات کوروشنی یامیڈیم بناکر ہمیشہ اس ذات کامتلا شی رہتاہے جس ذات مطلق میں طاقت کے ذخیرے موجود ہیں۔ ماورائی اسباق میں یہ بات بہت زیادہ توجہ کے ساتھ شاگر دوں کو بتائی جاتی ہے کہ صفات دراصل کسی ذات کا عکس ہوتی ہے اور عکس عارضی ہوتا ہے۔

آسانی کتابوں میں جہاں جہاں صفات کا تذکرہ آیاہے وہاں وہاں اللہ نے صفات کو اپنی نشانیاں قرار دیاہے تا کہ ان نشانیوں میں غور و فکر کرے اور ذہن گہر ائی میں استعال کرکے ذات کا کھوج لگا یا جائے۔صفات کو تلاش کرنے کی بہت ساری راہیں مختلف او قات میں متعین کی گئی ہیں۔ بیہ صحیح ہے کہ ان راہوں کو مذہبی معاونت (Support) حاصل ہے لیکن کسی مذہبی کتاب میں بیربات نہیں کہی گئی کہ مقصود ومنتہاصفات کاحصول ہے۔

ان متعین راہوں میں سب سے پہلی اور بنیادی بات ار تکاز توجہ ہے یعنی جو علم آدمی حاصل کرناچاہتا ہے اس علم کے حصول کے لئے دوسرے علوم سے قطع نظر ایک نقطہ متعین کر کے اس نقطے میں تفکر کیا جائے اور اس نقطے کے اندر فہم وادراک کی ساری صلاحیتیں مر کوز کر دی جائیں۔ ار نکاز توجہ کے لئے بہت سے طریقے ایجاد ہوئے۔ ان طریقوں میں یو گا، سانس کی مشقیں، پاس انفاس، بیناٹزم، مسمریزم، ٹیلی بیتی، کمس، مراقبہ وغیرہ شامل ہیں۔ ہم جب ان مثقوں کی افادیت پر غور کرتے ہیں تو ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ آدمی صفات سے ہٹ کر ذہن کے اندر (Inner) میں ایسی تصویر کشی کرناچاہتاہے یا اپنے اندر اس ادراک کو حرکت دیناچاہتاہے جو ادراک صفات سے ہٹ کر ذات کا مشاہدہ کرتاہے۔ پیر اسازیکالو.ی

# قوت ِمتخیله(۱)

آدم جب سے زمین پر آباد ہے اس علم سے واقف ہو تارہا کہ زمین کے اندر ایسی مخفی طاقتیں موجود ہیں جن سے زندگی کے لئے وسائل فراہم ہوتے ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ زمین کے اندر کوئی نئے ڈالا جاتا ہے تو نئے کی اپنی مخفی طاقت اور زمین کے اندر اپنی مخفی طاقت مل کر ایک دوسر سے سے ضرب ہوتی ہے اور نتیجہ میں تیسر ی چیز کا وجو دی پیکر ہمارے سامنے آ جاتا ہے۔ سائنسی نقطہ نظر سے اس بات کو اس طرح کہا جا سکتا ہے کہ نئے کے اندر مخفی قوت یا از جی زمین کی مخفی قوت یا از جی سائر جی سے مل کر جب اپنا مظاہرہ کرتی ہے تو نتیج میں کوئی پودانمودار ہوتا ہے اور کھر وہ پودا بڑھ کر تناور در خت بن جاتا ہے اور اس ورخت میں پھل اور پھول لگتے ہیں لیکن نئے کے اندر مخفی طاقت کی کنہ کیا ہے اور زمین کے اندر مخفی طاقت کی کنہ کیا ہے اور زمین کے اندر مخفی طاقت کی کنہ کیا ہے اور زمین آئی۔

اگر اس اہم مسئلے کو سیجھنے کی کو شش کی جائے تو آسان الفاظ میں یوں کہا جائے گا کہ نے آیک تشخص ہے اور نے کے اندر اس کی صفات وہ درخت ہے جو نے کی نشوو نما پانے کے بعد ظاہر ہوتا ہے۔ نے کا دوسر اوصف ہیہ ہے کہ نئی جب اپنی صفت کا مظاہر ہ کر تا ہے۔ ہمارے پاس کوئی طریقہ ایسا اس کے اندر بھی نئی ہوت ہیں۔ نئی اپنی صفات کا مظاہر ہ کر تا ہے اور صفت کو پتوں کے روپ میں ظاہر کر تا ہے۔ ہمارے پاس کوئی طریقہ ایسا موجود نہیں کہ تمام پتوں کو شار کر سکیں انسانی عقل اتنی محدود ہے کہ وہ ایک نئی کے پھیلاؤ کا احاطہ نہیں کر سکتی۔ روحانی انسان جب نئی کا تجزیہ کر تا ہے اور انر میں موجود روشنی سے نئی کے اندر تفکر کر تا ہے تو کہتا ہے کہ نئی ایک صفاتی مظہر ہے۔ ہم جب عقل و شعور کے اعتبار سے بچھوٹے سے نئی کی صفات کو سیجھنا محدود عقل و شعور سے ماور اسے کیو نکہ کسی چیز کی سے نئی کی صفات کا احاطہ نہیں کر سکتے تو ہمیں بالآخر تسلیم کر نا پڑتا ہے کہ اللہ کی صفات کو سیجھنا محدود عقل و شعور سے ماور اسے کیونکہ کسی چیز کی کنہ کو سیجھنے کے لئے عقل و شعور بے بس ہے۔ اس لئے ہمیں ایسے طریقے اختیار کرنا پڑیں گے جو طریقے ہمیں عقل و شعور سے باہر کی دنیا میں ۔ اس لئے ہمیں روشناس کر ائیں۔

ار تکاز توجہ یامر اقبہ ان طریقوں میں سے پہلا طریقہ ہے۔ زیادہ پڑھے لکھے لوگ سائنسی نظریات کی بھول بھیلیوں میں گم افراد عقل و شعور سے آراستہ دانشور جب روحانی علوم کے اندر غور کرتے ہیں (کیونکہ ان علوم کووہ عقل و شعور کے دائر سے میں بند کرنا چاہتے ہیں بالفاظ دیگر لامتناہی علم کو تنہایت میں قید کرنا چاہتے ہیں) اور ان کے سامنے جب کوئی حل نہیں آتا تو وہ روحانیت کو قوت متخیلہ کہہ دیتے ہیں۔ روحانیت کو قوت متخیلہ کہہ کر گزر جانے کے بعد شخقیق، تلاش کے دروازے اپنے اوپر بند کر لیتے ہیں۔

جہاں تک قوت متخیلہ کا تعلق ہے خیال کی قوت سے کسی چیز کو باہر نہیں کہا جاسکتا۔ زندگی کے سارے اعمال واشغال قوت متخیلہ کے اوپر قائم ہیں۔ دانشوریہ تو کہتے ہیں کہ روحانیت قوت متخیلہ کامر کب ہے لیکن وہ یہ نہیں بتاتے کہ قوت متخیلہ کیا ہے؟ جنتی کچھ ترقیاں سامنے

پيراسائيگالو. ي

آ چکی ہیں اور جتنی کچھ تر قیاں ہمارے سامنے آئیں گی ان سب میں ایک ربط قائم کیا جائے تو ایک ہی بات کہی جائے گی کہ یہ سب قوت متخیلہ ہے۔

سائنسدان کے دماغ میں بیر خیال وار دہوا کہ ایساہتھیار ایجاد کرناچاہئے کہ جس سے بیک وقت لاکھوں جانیں موت کے گھاٹ اتر جائیں۔

دوسرے سائنسدان کے دماغ میں یہ خیال وارد ہوا کہ کوئی ایسا آلہ ایجاد کرلے جو آوازوں کو پکڑ لے۔ تیسرے سائنسدان کے ذہن میں یہ خیال وارد ہوا کہ ایسی اسکرین پر دنیا کے ایک کونے سے دوسرے کونے پر تصویر منعکس ہو جائے۔ یہ سب ایجادات کسی ایک بندے کے ذہن سے شروع ہوئی۔ اس خیال پر ذہنی استعداد کو مسلسل اور متواتر مرکوز کیا گیاتونئی نئی ایجادات وجود میں آتی رہیں۔ سوال یہ ہے کہ اگر سائنسدان کی تحقیق و تلاش کے نتیج میں کوئی ایک ایجاداس ایک سائنسدان تک محدودرہ جاتی اور دوسرے بے شار سائنسدان اپنی خیالی قوت کواس ایجاد پر استعمال نہ کرتے تو ایجاد کس طرح وجود میں آتی ؟

یہ کہنا کہ روحانیت توت متخیلہ ہے بڑی جہالت اور کم عقلی ہے۔ روحانیت میں خیال الی اطلاع کو کہاجا تا ہے جو اطلاع مسلسل اور متواتر کسی ایک نقطے پر مرکوز ہو جائے جب کوئی اطلاع یا خیال کسی ایک نقطہ پر مرکوز ہو جائے تو بالآخر وہ چیز جو خیال میں موجو دہے مظہر بن جاتی ہے اور یہ مظہر اپنی صفات کے ساتھ آئھوں کے سامنے آجا تا ہے۔ روحانی انسان جب برگدکے درخت کا تذکرہ کر تا ہے تو کہتا ہے کہ نتی نے اپنی صفات کے مظاہر ہے کے لئے اپنے خیال کو ایک نقطے پر مرکوز کر دیا اور نتی کا خیال جب ایک نقطے پر مرکوز ہو گیاتواس کی صفات کا مظاہر ہ شروع ہو گیا اور یہ مظاہر ہ ایک بہت بڑے درخت کی شکل میں زمین کے اوپر نمودار ہوگیا۔

قانون:

صفات دراصل آدمی کے اندر اطلاعات کا ایک ذخیر ہ ہے۔ ان اطلاعات میں سے چندایک یا پوری اطلاعات کو جب انسان اپنے خیال کی طافت سے ایک نقطہ پر مر کوز کر دیتا ہے تو خیال کے اندر لامتناہی اطلاعات میں ابال آ جاتا ہے اور آ تکھوں کے سامنے مظاہر آنے لگتے ہیں۔ اس ہی بات کوروحانی استاد خیالات کو ایک نقطے پر مر کوز ہونا کہتے ہیں اور از کا کھوج لگانے والے دانشور مر اقبہ کہتے ہیں۔

# قوت متخيله (۲)

انسان کاوجو داس کی روح کے تابع ہے۔ یعنی گوشت پوست کا جسم اصل انسان نہیں ہے۔ ہر ذی فہم انسان جو پاگل نہیں ہے اس کے اندر طبعی اور جبلی خواہشات ہوتی ہیں۔ ہمارے معاشر سے میں جو معاشر تی قدریں رائج ہیں یا جن معاشر تی اقدار میں ہم زندگی گزار رہے ہیں اس کی بنیاد بھی جبلت پر قائم ہے۔

مثال:

اگر کسی باشعور آدمی کواس بات کاعلم نہ ہو کہ اس کی مال کون ہے، اس کا باپ کون ہے تواس کی زندگی میں ایساخلا پیدا ہو جا تا ہے کہ بید لاعلمی اور محرومی بار بار اس کے ذہن میں گروش کرتی ہے۔ بظاہر اس بات سے کوئی فرق واقع نہیں ہو تا کہ اس کا باپ اس کی مال کون ہے۔ اس کے کہ مال باپ کے بعد بھی وہ زندہ رہتا ہے اور خوش رہتا ہے۔ اس کے باوجود کہ وہ مال باپ کے بغیر بھی اپنی تمام دنیاوی دلچسپیال پوری کر تا ہے۔ اس کے دوست احباب ہوتے ہیں۔

اگر اسے والدین کے بارے میں معلومات نہ ہوں تواس کی زندگی میں محرومی سنبل بن جاتی ہے۔ ایسے بچے جنہیں اپنے ماں باپ کا علم نہیں ہو تاان کو اپنی اصل سے رشتہ قائم کرنے کے لئے کوئی نہ کوئی سہاراڈھونڈنا پڑتا ہے۔ اس کی مثال مغربی ممالک میں وہ اولادیں ہیں جنہیں ماں باپ کا پتہ نہیں ہو تا۔ ایسی نسل بادشاہ کی اولاد کہلاتی ہے۔ حالا تکہ یہ کہنا کہ وہ بادشاہ کی اولاد ہیں اس بات کا اعتراف ہے کہ ان کو اپنے ماں باپ کا علم نہیں ہے لیکن اس کے لئے یہ وجہ بھی تسکین کا سبب بن جاتی ہے کہ وہ بادشاہ کی اولاد ہیں۔ معاشر ہے کے اس بندھن کو نوع انسانی کی تمام تہذیبیں قبول کرتی ہیں اور اس بندھن کی حفاظت کے لئے قوانین نافذ کرتی ہیں۔ اس بندھن کو قائم رکھنے مندھن کو نوع انسانی کی تمام تہذیبیں قبول کرتی ہیں اور اس بندھن کی حفاظت کرتا ہے اور نوع انسانی کو اپنی اصل یعنی والدین کی خدمت اور ان کی "عزت واحترام" کا حکم دیتا ہے۔

سید ھی سی بات ہے کہ ہے اصل آدمی کا معاشرہ میں کوئی مقام نہیں ہے۔ یتیم ویسیر ہونااور بات ہے اور ہے اصل ہونااور بات ہے۔

کوئی روحانی انسان جب اپنی اصلیت کو تلاش کر تا ہے چو نکہ اس کی فکر میں وسعت ہوتی ہے اس کی ہمت میں علو ہو تا ہے اور اس کی سوچ

بلند ہوتی ہے۔ اس لئے وہ اپنی اصلیت کو تلاش کرتے ہوئے کا کنات کی اصل تک۔۔۔۔۔ پہنچ جاتا ہے۔ اصل کو تلاش کرناروحانیت کا

پہلا سبق یا پہلی کلاس ہے۔ روحانی شاگر د پہلے خود کو تلاش کرتا ہے اور اسے خود کا سراغ مل جاتا ہے۔ پھر وہ جس ماحول اور جس فضا میں

ہم جانے ہیں کہ بجلی کی شکل کا تعین نہیں ہو سکتا۔ یہ کسی نے نہیں بتایا کہ بجلی اس شکل کی ہوتی ہے۔ حالانکہ بجلی موجود ہے۔ بجلی کا عمل دخل ہمارے سامنے ہے۔ بجلی کی طاقت سے بھی انکار نہیں کیا جا سکتا اور بجلی جب اپنا مظاہرہ کرتی ہے تو اس مظاہرے میں بجلی کا انعکاس بھی ہماری آئکھیں دیکھتی ہیں لیکن بجلی کولہروں کانام تو دیا جا سکتا ہے۔ شکل بیان نہیں کی جا سکتی اور اگر بجلی کی لہروں کو کسی اسکرین پر منتقل کر لیا جائے اور اس منتقلی میں بجلی کے بچھرنگ سفید، ہرے، نیلے، بنفشی، زر د نظر آئیں تو اس کو بجلی کارنگ اس لئے نہیں کہا جائے گا کہ بجلی کاکسی اسکرین پر مظاہرہ ہوا ہے۔ اسکرین پر مظاہرہ ہیں اسکرین بھی زیر بحث آ جاتی ہے۔

اس جملہ معترضہ کے بعد ہم پھراپے اصل بیان کی طرف اوشے ہیں۔ روشنیوں کی اصل روحانی شاگر دپر ایسے دروازے کھولتی ہے کہ وہ پکار اٹھتا ہے کہ روشنی ہی اصل نور ہے۔ اور جب نور سے واقف ہو جاتا ہے تواس کے اندر نور کی اصل کو تلاش کر تا ہے اور جب اس کے بعد اوپر نور کے دروازے کھل جاتے ہیں تو وہ پکار اٹھتا ہے کہ نور اللہ کریم کی صفات ہیں۔ صفات کا تعارف ہونے کے بعد جتجو اور تلاش کا ایک طوفان اٹھ کھڑا ہوتا ہے اور ذہن تفکر کرنے لگتا ہے کہ جس ذات کی میہ صفات ہیں اس کو دیکھنا چاہئے۔ اللہ اگر اپنا نصنل فرمائے اور سیدنا حضور شکا پینچا کی "ہمت"نصیب ہو جائے تو ہندہ اس سراغ کو پالیتا ہے اور وہ کہتا ہے کہ صفات کی اصل اللہ کی مشیت ہے۔ مشیت میں انہاک اسے اور زیادہ ہے قرار کر دیتا ہے۔ تلاش و جتجو ، دعائیں، گداز اور حضور شکا پینچاکا عشق اس کے اوپر یہ بات منکشف کر دیتا ہے۔ تباس بھی اسے قرار نصیب نہیں ہو تاتو اس کے ادراک میں یہ بات سامنے آتی ہے کہ مشیت کی اصل دیتا ہے کہ مشیت کی اصل تدیل ہے۔ یہاں بھی اسے قرار نصیب نہیں ہو تاتو اس کے ادراک میں یہ بات سامنے آتی ہے کہ مشیت کی اصل جی اور آگے بڑھتا ہے اور آگے بڑھتا ہو نے اور آگے بڑھتا ہے اور آگے بیا ہے بہتر بیا ہو ہے کہ بیدہ متوجہ ہو اے اس چیز کی طرف متوجہ ہو اے اس پی ہے اس کے اس چیز کی طرف متوجہ ہو اے اس کے اس کی انہوں کے اس کی میں کی انہوں کی سے اس کی کی انہوں کی کے اس

ار تکاز توجہ کے لئے آسان ترین طریقہ "مراقبہ "ہے۔ کہاجاتا ہے کہ مراقبہ ایک ایساعمل ہے جو قوت متخیلہ کو متحرک کر دیتا ہے۔ سوال بیہ ہے کہ قوت متخیلہ توبہت سارے حضرات میں متحرک ہوجاتی ہے اور وہ خیال کی اس طاقت سے بڑے بڑے کارنامے بھی انجام دیتے ہیں لیکن نوع انسانی میں ایک مثال بھی ایسی موجود نہیں ہے کہ علوم ظاہر کی میں یاد نیاوی فار مولوں کے مطابق قوت متخیلہ کو پير اسائيکالو.ي

حرکت دینے کے بعد کسی نے فرشتہ دیکھاہو۔خود اپنی روح کو دیکھاہو۔اگر کسی کے سامنے اس کی روح آ جائے جس کی شکل بھی اس جیسی ہے تواس کے اوپر دہشت طاری ہو جاتی ہے۔"قوت متخیلہ" بھی عجیب معمہ ہے۔

بات یہ ہے کہ جس آدمی میں اپنی اصلیت کو پہچانے کی سکت نہیں ہوتی یاوہ اس پر شور دریا میں اتر نا نہیں چاہتاوہ آرام سے کہہ دیتا ہے کہ یہ سب "قوت متخیلہ" ہے یعنی چیزیں حادثاتی طور پر یا اتفاقی طور پر سامنے آجاتی ہیں۔ بڑے بڑے سائنس دان اس دنیا میں گزرے ہیں اس سے پہلے ان سے بھی بڑے سائنس دانوں کے کرشمے تاریخ کے صفحات پر محفوظ ہیں۔ جو آج تک سمجھ میں نہیں آتے۔

اہر ام مصر ہمارے سامنے ہے۔ آج کا سائنس دان جس کا دعویٰ ہے کہ اس نے خلامیں کمند بھینک دی ہے۔ چاند کو مسخر کر لیا ہے۔
اسپیس کو توڑ دیا ہے۔ وہ اہر ام مصر کے معاملے کو ابھی تک نہیں سمجھ سکا۔ مقنع ایک سائنس دان گزرا ہے جس نے چاند بنالیا تھاجو اپنے
وقت پر طلوع ہو تا تھا اور زمین پر اپنی کر نیں بکھیر کر غروب ہو جاتا تھا۔ مہا بھارت کی لڑائی میں ایسے ہتھیار استعال ہو چکے ہیں جو آگ
اگلتے تھے اور "چکر ورت" زمین پر گرتا تھا۔ زمین جل کرتا نبہ بن جاتی تھی۔ ظاہر ہے یہ سب ایجادات بھی اس وقت عمل میں آئیں جب
ان کو بنانے کا خیال دماغ میں وار د ہو ااور ان خیالوں کی پذیر ائی کی گئی۔



پیراسائیکالوجی

## خبر متواتر

علم یہ ہے کہ آدمی کے اندر جاننے یا کسی چیز سے واقف ہونے کا عمل جاری ہو جائے۔ جب تک ہمیں کسی چیز کے بارے میں علم حاصل نہیں ہو جاتا اس وقت تک وہ چیز ہمارے لئے معدوم کی حیثیت رکھتی ہے۔

جاننے کی تین طرزیں ہیں۔ایک جاننا ہے ہے کہ ہمیں کسی چیز کی اطلاع فراہم کی جائے اور ہم اس اطلاع کویقین کے درجے میں قبول کرلیں۔

علم کی دوسری طر زبیہ ہے کہ ہم کسی چیز کواپنی آئکھوں سے دیکھ لیں۔

اور علم کی تیسری قشم ہیہے کہ ہم دیکھی ہوئی چیز کے اندر صفات کو محسوس کریں اور اس کے باطن کامشاہدہ کرلیں۔

روحانی لو گوں نے علم کو تین درجوں میں بیان کیاہے اور ان درجوں کے الگ الگ نام رکھے ہیں۔

- 1) علم اليقين
- 2) عين القين
- 3) حق اليقين

علم الیقین ہے کہ جمیں اس بات کی اطلاع ملی کہ سائنسدان نے ایک ایسا آلہ ایجاد کیا ہے جو ایک منٹ میں لاکھوں جانیں ہلاک کر دیتا ہے۔ حالانکہ جم نے ایٹم بم کو نہیں دیکھالیکن اس بات کا جمیں یقین ہے کہ ایٹم بم موجود ہے۔ عین الیقین ہے کہ جمیں اطلاع ملی کہ ایک بکس ایجاد ہوا جو ہز اروں میل کے فاصلے کو منقطع کر کے اس بکس کے اسکرین پر تصویری ڈسلے کر دیتا ہے۔ چو نکہ ہم ہز اروں میل سے چلی ہوئی تصویر کو ٹی وی اسکرین پر منعکس دیکھ لیتے ہیں اس لئے اس علم کانام عین الیقین قرار پایا۔ عین الیقین سے مراد ہے کہ آنکھ نے اس علم کامشاہدہ کر لیا۔ ہمیں ہے اطلاع فراہم کی گئی کہ کائنات کی بنیاد اور کائنات کی بساط میں جو پچھ موجود ہے وہ روشنی ہے۔ چو نکہ روشنیاں ہماری آنکھوں کے سامنے نہیں ہیں اور نہ ہی ان روشنیوں کی ماہیت سے ہم واقف ہیں اس لئے ہم کہیں گے کہ ہمیں حق الیقین حاصل نہیں ہے۔ اگر ہم روشنی کی ماہیت اور روشنی کی حقیقت کامشاہدہ کر لیتے ہیں۔ بیا حالت حق الیقین ہے۔ اگر ہم روشنی کی ماہیت اور روشنی کی ماہیت اور روشنی کی حقیقت کامشاہدہ کر لیتے ہیں۔ بیا حالت حق الیت ہیں۔ الیت ہیں۔ الیت ہیں۔ الیت ہیں۔ الیت ہیں۔ بیا حالت حق الیت ہیں۔ الیت ہیں۔

سائنسدان کہتے ہیں کہ ہر چیز جوز مین کے اوپر موجود ہے۔روشنیوں کے ہالے میں ہند ہے اس ہالے کی روشنیوں کو کسی حد تک دیکھ بھی لیا گیا ہے۔ دیکھنے کی کوئی بھی طرز ہو، کیمرے میں ہویا کسی اور ذریعہ سے ہو۔ بہر حال بید علم حاصل ہو گیا کہ ہر چیز کے اوپر روشنیوں کا ہالہ موجود ہے۔ لیکن ابھی تک بید معلوم نہیں ہوا کہ جس طرح روشنیوں کا ہالہ گوشت پوست کے جسم کو فیڈ کر تا ہے اس ہالے کی فیڈ نگ کہاں سے ہور ہی ہے چونکہ اس فیڈ نگ کے بارے میں ہماری معلومات صفر کے برابر ہیں، اس لئے ہم بیر نہیں کہر سکتے کہ ہم نے حقیقت کو جان لیا ہے۔ روحانی شاگر د مسلسل اور متواتر مر اقبہ کے بعد اپنے اندرا تی سکت پیدا کر لیتا ہے کہ وہ علم الیقین اور عین الیقین کی حدود سے گزر کر حق الیقین میں داخل ہو جا تا ہے۔روحانی استاد جب کسی علم کا تذکرہ کر تا ہے یاکا نئات میں موجود کسی شے کا تجوبیہ کر تا ہے تواس کے سامنے علم کے تین در ہے ہوتے ہیں۔وہ پہلے کسی شئے کو علمی حیثیت میں دیکھتا ہے، پر کھتا ہے، سمجھتا ہے اور محسوس کر تا ہے پھر گہر ائی میں حال اس چیز کا آئکھوں سے مشاہدہ کر تا ہے اور مزید تفکر کے بعد وہ اس چیز کی ماہیت کو تلاش کر تا ہے اور اس کے بعد اس وقت تک اسے قرار نصیب نہیں ہو تا۔ جب تک وہ فی بندہ پہلے صرف اطلاعات کے دائرے میں قدم رکھے یعنی کسی چیز کو صرف علم کی دیثیت سے قبول کے لئے بہر حال میہ ضروری ہے کہ کوئی بندہ پہلے صرف اطلاعات کے دائرے میں قدم رکھے یعنی کسی چیز کو صرف علم کی حیثیت سے قبول

آسمانی کتابوں میں اس بات کا تفصیل کے ساتھ تذکرہ کیا گیا ہے کہ شئے کا وجود دراصل ایک (Information) ہے۔ آدم کی حیثیت علم الاساء سکھنے سے پہلے نا قابل تذکرہ تھی۔ آدم کواللہ کریم نے پہلے علم عطا کیااور اس کے بعد آدم سے کہا: "بیان کرو"

اور فر شتوں سے بھی کہا کہ تم بھی بیان کرو۔

پیراسائیکالوجی

فرشتوں نے عرض کیا کہ ہم اتناہی جانتے ہیں جتنا آپ نے ہمیں بنادیااس سے زیادہ ہم نہیں جانتے۔ فرشتوں کی اس گفتگو سے بیہ بات ثابت ہوجاتی ہے کہ آدم میں بنادیااس سے زیادہ ہم نہیں جانتے۔ فرشتوں کی اس گفتگو سے بیات ثابت ہوجاتی ہے کہ آدم و گل ہے جس حد تک اسے علم حاصل ہے۔ فرشتے پہلے سے موجود سے۔ آدم کی تخلیق بعد میں ہوئی۔ فرشتوں کا علم انہیں بتارہاہے کہ آدم زمین پرخون خرابہ اور فساد کا باعث بنے گا۔ اللہ کریم نے فرشتوں کی اس بات کورد بھی نہیں کیا اور بیہ نہیں کہا کہ آدم زمین پر فساد نہیں کرے گا بلکہ بیہ کہ جو ہم جانتے ہیں وہ تم نہیں جانتے۔

اس بات کا فرشتوں نے بھی اعتراف کیا کہ ہمیں تواتناہی علم ہے جتنااللہ نے ہمیں سکھادیا ہے۔ یہ بات بھی حکیمانہ ہے کہ اللہ کریم خود کہتا ہے کہ میں نے پہلے آدم کواساء کاعلم سکھایا پھر کہابیان کر۔

اس وضاحت کے بعد یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ انسان کی ساری زندگی وہ خار جی ہویا داخلی ہو زمین کے اوپر کی زندگی ہویاز مین پر آنے سے پہلے برزخ کی زندگی ہویاز مین سے اٹھنے کے بعد اعراف کی زندگی ہو۔ اعراف سے اٹھنے کے بعد حشر ونشر کی زندگی ہو۔ حشر ونشر کے بعد یوم الحساب کی زندگی ہویایوم الحساب کے بعد جنت کی زندگی ہویا دوزخ کی زندگی ہوسب کا دارومد ارعلم کے اوپر ہے۔ اگر ہمیں اس بات کاعلم نہ ہو کہ دوزخ ہے تو ہمارے لئے جنت دوزخ دونوں نا قابل تذکرہ ہیں۔

پير اسائيكالو.ي

اگر ہمیں اس بات کا علم نہ ہو کہ مرنے کے بعد بھی ہم زندہ رہتے ہیں اور مرنے کے بعد کی زندگی میں بھی سارے نقاضے ای طرح کام کرتے ہیں جس طرح دنیا کی زندگی میں کام کرتے ہیں تو عالم اعراف کا تذکرہ نہیں کرینگے۔ اگر ہم قر آن اور آسمانی صحائف اور سیدنا حضور منگائیڈی کے وارث علماء اور اولیاء اللہ ہے ہمیں یہ خبر نہ ملے کہ مرنے کے بعد حساب کتاب ہو تا ہے۔ مرنے کے بعد انسان کو دو عالموں میں سے کسی ایک عالم میں رہنا پڑتا ہے تو ہمارے لئے موت لا یعنی اور بریکار ہو جائے گی اور اس دنیا میں بھلائی اور برائی دونوں کا تذکرہ نہیں رہے گا۔ برائی اور بھلائی کا تذکرہ اس لئے موجود ہے کہ ہمیں پیغیبر ول نے اس کا علم عطاکیا ہے۔ ایک علم وہ ہو جو احتساب اور مخت و مشقت کے بعد کسی میڈیم کاسہارالے کر حاصل کیا جاتا ہے اس علم کو روحانیت نے علم حصولی کہا ہے یعنی ایساعلم جو شعوری استعداد محت و مشقت کے بعد کسی میڈیم کاسہارالے کر حاصل کیا جاتا ہے اس علم کو روحانیت نے علم حصولی کہا ہے یعنی ایساعلم جو شعوری استعداد کے مطابق آدمی سکھ سکتا ہے لیکن یہ علم بھی خبر متواتر کی حیثیت رکھتا ہے۔ مثلاً ہم ایک دو تین اس لئے کہتے ہیں کہ ایک دو تین کا علم خبر متواتر کی حیثیت سے مسلسل نوع انسانی کو منتقل ہو رہا ہے۔ ہم ایک دو کا تذکرہ کرتے ہیں لیکن ہم یہ نہیں بتا سکتے کہ ایک سے پہلے کیا ہے؟ متواتر کی حیثیت سے مسلسل نوع انسانی کو منتقل ہو رہا ہے۔ ہم ایک دو کا تذکرہ کرتے ہیں لیکن ہم یہ نہیں بتا سکتے کہ ایک سے پہلے کیا ہے؟

پيراسائيكالو جي

### يرواز

آدم زادگی ماں اور بلی کی ماں میں ایک نمایاں فرق ہے وہ یہ کہ آدم زادگی ماں اپنے بچوں سے بچھ نہ بچھ تو تعات وابستہ رکھتی ہے جبکہ بلی اولادگی پر ورش کے تمام نقاضے پورے کرکے ان کو پر وان چڑھاتی ہے اور ان سے کوئی تو قع نہیں رکھتی۔ اس طرح آدم زاد اور بلی میں ممتاز حیثیت بلی کی ہوئی۔ آدم کی حیثیت مخلو قات میں صرف اس لئے ممتاز نہیں ہے کہ آدم کے ہاں بچے پیدا ہوتے ہیں یا آدم کو بھوک بیاں گئی ہے یا آدم گرمی سر دی سے آشا ہے۔ یہ سب تقاضے دو سری نوع میں بھی ہیں۔ دیکھا جائے تو بہت ہی با تیں عام انسانوں سے ہٹ کر دو سری مخلو قات میں زیادہ پائی جاتی ہیں۔ مثلاً کتے کو پہلے سے علم ہو جاتا ہے کہ بلائیں نازل ہونے والی ہیں جب کہ آدم کو اس بات کا علم نہیں ہو تا۔ پر ندوں کو بہت پہلے علم ہو جاتا ہے کہ طوفان آنے والا ہے اور وہ اپنے نئے ٹھکانے پر چلے جاتے ہیں۔ آدمی اشرف المخلو قات ہونے کا دعویٰ تو کر تا ہے لیکن جس طرح کیوتر اپنے جسم کے ساتھ آسمان پر اڑ سکتا ہے آدمی نہیں اڑتا۔

جہاں تک نوعی تقاضوں کا تعلق ہے اس میں آدمی اور غیر آدمی تقریباً یکساں کر دار اداکرتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ ایک چڑیازندگ گزارنے کے سارے تقاضے رکھتی ہے اور ان تقاضوں کو پوراکرنے کے علم سے بھی باخبر ہے لیکن وہ ہوائی جہاز نہیں بناسکتی، ایٹم بم نہیں بنا سکتی، ریڈیویاٹی وی نہیں بناسکتی اور آدمی یہ تمام چیزیں بنالیتا ہے۔

اس علم کو ہم وہ علم نہیں کہہ سکتے جو علم اللہ نے بطور خاص آدم کے لئے مخصوص کیا ہے۔ اس لئے کہ اس علم کا تعلق عقل سے ہے۔ جس طرح آدمی ٹی وی بنالیتا ہے چڑیا ٹی وی نہیں بناسکتی۔ اس طرح چڑیا آسمان کی وسعتوں میں پرواز کرتی ہے آدمی پرواز نہیں کر سکتا۔ آدم زاد میں بھی سب لوگ ایسے عاقل اور باشعور نہیں ہوتے جن سے ایجادات ظہور میں آتی ہوں، عقل کی زیادتی یا کمی کی بنیاد پر اختراع وایجادات قائم ہیں لیکن ایک علم ایسا ہے جو عقل کی حدود سے باہر ہے مثلاً میہ کہ ایک بندہ چڑیا کی طرح اڑسکتا ہے وہ اڑنے کے لئے وسائل کا محتاج نہیں ہے۔ اولیائے کرام کے ایسے بے ثار واقعات تاریخ کے صفحات پر موجو دہیں کہ انہوں نے ٹائم اسپیس کی نفی کر کے ہز اروں میل دور کی چیزوں کو دور بین کے بغیر دکیجہ لیا اور لاکھوں سال پہلے گزری ہوئی آوازوں کو سنا اور ان کو سمجھا۔

جب بات عقل کی آتی ہے تو عقل بندر میں بھی ہے۔ عقل آدمی میں بھی ہے۔ بندر کی عقل کے مطابق اگر بندر کو علم سکھایا جائے تو وہ سکھ لیتا ہے۔ انسان کی عقل کے مطابق اس کو جتنے علوم سکھائے جائیں وہ بھی سکھ لیتا ہے لیکن روحانی علوم کامعاملہ اس کے بر عکس ہے۔ روحانی علوم حاصل کرنے کے لئے بیہ ضروری ہے کہ آدم کو اپنی ذات کا عرفان ہو۔ اگر انسان اپنی ذات کے عرفان سے بے خبر ہے تواس 84 پیر اسائیکالوجی

> کی حیثیت کتے اور بلی سے زیادہ نہیں ہے۔انسان کے پاس علم الہی کا مخصوص عطیہ موجود ہے۔اگر وہ اس مخصوص علم کو نہیں سیکھتا تو یہ اپنے اوپر ظلم ہے۔ پیغمبروں کے بعد اس علم کونوع انسانی کے اوپر منکشف کرنے کا ذریعہ وہ روحانی استادیار وحانی بزرگ ہیں جن کو اللہ نے اپنادوست قرار دیاہے اور جواللہ کی قربت سے آشاہیں۔





85

### لا اليه الا الله محمد رسول الله

پیراسائیکالوجی

اللہ نے اپنی نیابت اور خلافت کا تذکرہ امانت کے نام سے کیا ہے یعنی خلافت اور نیابت سے متعلق علوم اور ان علوم کے ذریعے کا کائنات کو تسخیر کرنے کا اختیار آدم کے پاس امانت ہے۔ امانت میں اجازت سے تصرف تو کیا جاسکتا ہے لیکن سے بات ذہن میں رہتی ہے کہ فلال چیز ہمارے پاس امانت ہے۔ امانت کا منشاء اور مفہوم ہے ہے کہ آدمی شعوری اور ذہنی اعتبار سے اس بات کو تسلیم کرلے کہ بے چیز میری اینی ذاتی نہیں ہے یااس کا حصول میر البناذاتی وصف نہیں ہے۔

اللہ کریم فرماتے ہیں کہ ہم نے آدم کو اپنی امانت تفویض کر دی اور ہم نے اس کو اختیارات عطا فرمادیئے۔ تاکہ اس امانت کو ہماری مرضی اور ہماری مشیت کے مطابق استعمال کرے۔ علم حضوری اور علم حصولی کے ضمن میں ہیہ سمجھنا ضروری ہے کہ علم حصولی کا ذریعہ عقل وشعور ہے۔ ایسی عقل اور ایساشعور جس کو تمام نوع انسانی سمجھ ہو جھ کانام دیتی ہے لیکن بڑی عجیب بات ہیہ ہے کہ جب ہم عقل وشعور کا فہم اور تدبر سے تجزیہ کرتے ہیں تو عقل و شعور ہمیں بے عقلی ، کم فہمی اور بے نظری نظر آتا ہے۔ مثلاً ہم جب شاریات کی طرف متوجہ ہوتے ہیں تو شاریات کی پہلی سیڑھی، پہلا قدم یا پہلا حرف ایک ہے۔ جب تک ہم ایک کو ایک نہیں مانتے وہ زیر بحث نہیں آتا اور جب تک ہم دو کو ایک نہیں مانتے وہ زیر بحث نہیں ہوتا۔

فنہم اور تفکر کا تقاضا ہے ہے کہ ایک سے پہلے کیا تھا۔ عقل و شعور اس بارے میں مجبور اور خاموش ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ بچہ تولد ہوااس کا نام زید یا بکرر کھا گیالیکن وہی بچہ آن اور لمحول میں تبدیل ہو کر جسمانی خد وخال بدل کر ایک ایساروپ اختیار کر لیتا ہے جس میں بچہ کا نام زید یا بکر رکھا گیالیکن وہی بچہ بر روز ہر ماہ اور ہر سال بظاہر کوئی روپ نظر نہیں آتا۔ پھر بھی خد وخال اپنے عروج کو پہنچ کر تنزل کرتے ہیں اور آدمی بتدر تئے ہر آن ہر لمحہ ہر روز ہر ماہ اور ہر سال گھٹے گھٹے سمٹتے سمٹتے سمٹتے سمٹتے ایک ایسی شکل اختیار کر لیتا ہے کہ اس شکل کے اندر جھا لکنے سے ہمارے اندر جو انی کی کوئی تصویر منعکس نہیں ہوتی۔ لیکن کتنی عجیب بات ہے کہ آج تولد ہونے والے بچہ کا نام بکر ہے تو اسی (۸۰) سال کے بوڑھے کانام بھی بکر ہے۔ عقل و شعور کی یہ کتنی بڑی ستم ظریفی کو تابی اور کتابڑ انقص ہے کہ بدلنے والی ہر چیز کانام ایک رہتا ہے حالانکہ اسی (۸۰) سال کا بوڑھا جس کانام بکر ہے وہ اسی (۸۰) سال کی عمر کا تھا تو وہ یکسر اسی (۸۰) سال کی عمر سے مختلف تھا۔ سوال بیہ ہے کہ جو چیز ساری کی ساری بدل گئی اس کا ایک بی بی نام کہتے ہر قرار رہا۔ عقل کے پاس اس کا کوئی جو اب نہیں ہے۔ ایک بچے کو ہم اسکول میں پڑھنے کے لئے بٹھاتے ہیں اس لئے بٹھاتے ہیں کہ بچے کے اندر عقل و شعور پید اہو گر معاشرے نے جس بے عقلی کو عقل کانام دیا ہے بیچ کو اسی بے عقلی سے دوشناس کر ایا بٹھاتے ہیں کہ بچے کے اندر عقل و شعور پید اہو گر معاشرے نے جس بے عقلی کو عقل کانام دیا ہے بیچ کو اسی بے عقلی سے دوشناس کر ایا

د نیاکا کوئی فلسفہ یہ تسلیم نہیں کرتا کہ جس چیز کی بنیاد مفروضہ ہے وہ حقیقت بھی ہے۔ مفروضہ یا فکشن کے حصول کے لئے عقل و شعور کا ہونا ضروری ہے اور حقیقت کو پیچاننے کے لئے مفروضہ حواس اور فکشن زندگی کو الگ الگ کرنا ضروری ہے۔ جب کوئی بندہ فکشن سے آزاد نہیں ہوتاوہ حقیقت کی دنیامیں داخل نہیں ہوسکتا۔

روحانی علوم یاد نیاوی علوم میں یہی فرق ہے کہ عقل کسی چیز کو سمجھ کر دیکھ کر اور محسوس کرنے کے بعد تسلیم کرتی ہے لیکن جہال ایمان کا تذکرہ آتا ہے وہاں آدمی عقل کے ساتھ ایمان اور یقین کاموازنہ کرے تواس کے ہاتھ کچھ نہیں آتا۔ اس لئے کہ اللہ کریم کو مادی آتکھ سے نہیں دیکھا جا سکتانہ اللہ کریم کو مادی کمس سے چھوا جا سکتا ہے اس لئے کہ اللہ کی ذات اور اللہ کی صفات اور اللہ کے تمام علوم مفروضہ اور فکشن حواس سے ماور اہیں لیکن ساتھ ہی ساتھ انبیاء علیہم السلام کی تاریخ اور اللہ کے نازل کئے ہوئے آسانی صحائف ہمیں سی بتاتے ہیں کہ بندہ اللہ کو دیکھ بھی سکتا ہے اور اللہ کو چھو بھی سکتا ہے اور اللہ کے حضور اپنا بجز و نیاز بھی پیش کر سکتا ہے۔ یہ دیکھنا، یہ محسوس کرنا یہ چھونا اسی وقت ممکن ہے جب آدمی فکشن یا عمل حصولی کے دائر سے سے قدم ہاہر رکھتا ہے۔

عقل کے دودائرے ہیں۔ ایک دائرہ یہ ہے کہ عقل تو ہے لیکن بندہ اس عقل کو استعال نہیں کر تا اور جب تک اس عقل کو استعال نہیں کر لیتا کچھ نہیں سیکھ سکتا۔ دوسر ادائرہ یہ ہے کہ جب بندہ بے عقلی کا مظاہرہ کر کے عقل کے دائرے میں داخل ہو جاتا ہے تو عقل اس کی رہنمائی کر تی ہے اور اس رہنمائی میں وہ طرح طرح کی معلومات اور طرح طرح کے علوم اور طرح طرح کی ایجادات کا موجد بن جاتا ہے۔ مطلب یہ ہوا کہ عقل حاصل کرنے کے لئے عقل کی ضرورت ہے۔ کوئی بھی علم ہواس کو سیکھنے کے لئے اپنے علم کی نفی کر ناپڑتی ہے اور آدمی جس مناسبت اور جتنی طاقت سے اپنی نفی کر دیتا ہے اسی مناسبت سے اس کے اوپر علوم کے دروازے کھل جاتے ہیں۔ وہ علوم مفروضہ ہویا حقیقی ہوں۔

قانون:

پہلے بندے کو اپنی اور ان علوم کی جو وہ جانتا ہے نفی کرنی پڑتی ہے۔ جیسے ہی وہ اپنی یا اپنے اندر سائے ہوئے علوم کی نفی کرتا ہے۔اس کے



پیر اسائیکالو بی

لئے دوسرے علوم آشکار ہوجاتے ہیں۔ یہ قانون علم حضوری یاعلم حصولی دونوں میں نافذہ۔ جب کوئی آدمی مسلمان ہو تاہے تواسے اس ہتی کی بھی نفی کرناپڑتی ہے جس ہتی کو وہ اقرار کررہاہے یعنی پہلے وہ خداکا انکار کر تاہے پھرا قرار کر تاہے اگر پہلے قدم پر خداکا انکار نہ کیا جائے تو آدمی مسلمان نہیں ہو تا۔ مسلمان ہونے کے لئے اولین شرط کلمہ طیبہ پڑھناہے۔ کلمہ طیبہ میں وہ کہتاہے:

"لااله"

کوئی معبود نہیں۔

"الاالله"

مگر اللّٰد۔

پہلے اس نے معبود کی نفی کی پھر اثبات کیا۔ اس کا مطلب سے ہوا کہ مسلمان ہونے کے لئے اولین شرط ہے کہ آدمی نفی اور اثبات کے قانون سے واقف ہو۔ جب کوئی آدمی

لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ ہے۔ اور اس اللہ کی تصدیق کرتا ہوں جہ کہتا ہے کہ میں اس معبود کی اور اس اللہ کی نفی کرتا ہوں جو میرے مفروضہ علوم کے مطابق اللہ ہے۔ اور اس اللہ کی تصدیق کرتا ہوں جس اللہ کے بارے میں رسول مَثَّى اللَّهُ ہِے۔ اور اس اللہ کی تصدیق کرتا ہوں جس اللہ کے بارے میں رسول مَثَّى اللَّهُ ہِے۔ اور اس اللہ کی تصدیق کو اس کے دائرے میں رہتے ہوئے زندگی گزارتے ہیں۔

لاالہ الااللہ محمد رسول اللہ کہنے کا مطلب ہیہ ہے کہ آد می اس بات کا اعلان کرتاہے کہ مفروضہ اور عقلی حواس سے اپنار شتہ منقطع کر کے ان حواس میں داخل ہو تاہوں جو حق آگاہ اور غیب بین استاد علیہ الصلوٰۃ والسلام کے کہنے کے مطابق حقیقی حواس ہیں۔ پير اسائيكالو.ي

# پر سکون لهریں

غیب بین اور مشاہداتی نظر ہمیں اس حقیقت سے آگاہ کرتی ہے کہ عقل کے دائرہ کار میں رہتے ہوئے ہم جو پچھ دیکھتے، سیجھتے، سیجھتے، چھوتے اور محسوس کرتے ہیں ہمارے پاس کوئی ایسی عملی توجیہہ نہیں ہے کہ ہم اس دیکھنے، سننے، چھونے اور محسوس کرتے ہیں ہمارے پاس کوئی ایسی عملی توجیہہ نہیں ہے کہ ہم اس دیکھنے، سننے، چھونے اور محسوس کرتے ہیں تو ہمارے قرار دے سکیں۔ بالآخر جب ہم عقلی اور شعوری دائرے میں رہتے ہوئے کسی عمل کا تظر اور وجدان کے ساتھ تجزیہ کرتے ہیں تو ہمارے ہاتھ سوائے ٹولنے کے پچھے نہیں آتا۔ کسی چیز کو سیجھنے کے لئے بنیادی عمل نظر ہے یعنی جب ہم کسی چیز کو دیکھتے ہیں تب اس چیز کے بارے میں ہمیں مزید معلومات حاصل کرنے کا تجس پیدا ہو تا ہے۔ دو سری صورت میں جب ہمیں کسی چیز کا علم حاصل ہو تا ہے تب بھی یہی صورت حال ہمارے دماغ پر وارد ہوتی ہے کہ ہم اس چیز کے بارے میں معلومات حاصل کر لیں کہ ہمیں اس چیز کا علم تو حاصل ہو گیا لیکن سے چیز ابھی نگاہ کے سامنے نہیں آئی۔ جہاں تک نگاہ کا تعلق ہے، سب جانتے ہیں کہ نگاہ کے لئے جب تک کوئی ہدف (Target) نہیں بنے کوئی ہدف یو نہیں دیکھتی۔ پس ضروری ہوا کہ دیکھنے کے لئے کوئی ہدف قائم ہو اور جس ہدف پر نگاہ شہرے اس کے اوصاف دماغ کی اسکرین پر منعکس ہوں۔

#### قانون:

نگاہ وہی کچھ دیکھتی ہے جو دماغ کے اوپر منعکس ہوتا ہے۔ اس کو اس طرح بھی کہاجا سکتا ہے کہ دماغ وہی کچھ محسوس کرتا ہے جو نگاہ دماغ کے اوپر منعکس ہوتا ہے۔ اس کو اس طرح بھی کہاجا سکتا ہے کہ دماغ وہی کچھ محسوس کرتا ہے جو نگاہ دماغ کے اوپر منتقل کرتی ہے۔ دیکھتے ہیں اس کی معنوی اور حقیقی حیثیت ہوتی ہے اور دوسری بات یہ کہ وہ چیز حقیقت سے کتنی دوریا قریب ہے۔ علم حصولی کے دائر ہے میں نظر کاکام مفروضہ یا فکشن ہے۔ مفروضہ اور فکشن حواس سے مرادیہ ہے کہ اس چیز میں تغیر اور ردوبدل واقع ہوتارہے۔

علم حضوری کے اندر جو نگاہ کام کرتی ہے وہ حقیقت پر مبنی ہے۔ اس لئے کہ علم حضوری کی نگاہ جو پچھ دیکھتی ہے اس میں تغیر نہیں ہو تا۔ مثلاً اگر کسی روحانی مسافر نے فرشتہ کو دیکھا ہے وہ اگر سوسال کے بعد بھی فرشتہ کو دیکھتا ہے تو فرشتہ میں اسے کوئی تغیر نظر نہیں آتا۔وہ کسی روح کو دیکھتا ہے جب بھی دیکھتا ہے روح اپنے خدوخال کے اعتبار سے وہی نظر آتی ہے جووہ دیکھ چکا ہے۔

اس کے برعکس ایک آدمی" بکر" کوجوانی کی عمر میں دیکھتاہے۔ دس سال کے بعد جب اس کو دیکھتاہے اس کے خدوخال میں نمایاں تبدیلی نظر آتی ہے۔ رد وبدل اور تغیر میں دیکھنا شعوری حواس کا کام ہے اور اس ماورائی دنیا میں دیکھنا جس میں تغیر نہیں ہے لاشعوری

حواس کا دیکھنا ہے۔ بات کچھ اس طرح بنی کہ زندگی میں دیکھنے کی دو طرزیں ہیں۔ ایک طرز بالواسطہ اور ایک طرز براہ راست ہے۔ بالواسطه دیکھناشعوری نظر ہے اور براہ راست دیکھنالاشعوری نظر ہے۔شعوری نظر مفروضه اور فکشن ہے اور لاشعوری نظر غیر مفروضه اور حقیقت ہے۔

انبیاء علیہم السلام کی تعلیمات کا خلاصہ یہ ہے کہ آد می فکشن نظر کی نفی کر کے اس نظر کو حاصل کرلے جو حقیقت کو دیکھتی ہے۔ ا یک چیز سے گزر کر دوسر ی چیز میں داخل ہونایاایک چیز کو حجیوڑ کر دوسر ی چیز کو حاصل کرنااس وقت ممکن ہے جب ہم حجیوڑ نے والی چیز سے اپنا تعلق عارضی طوریریاغیر مستقل طوریر منقطع کرلیں۔اس رشتے کو منقطع کرنے کانام روحانیت میں نفی کرناہے اور جب آد می اپنی نفی کر تاہے تواس کے سامنے مشیت آ جاتی ہے۔

مر اقبہ کاعمل اپنی نفی کرنے کے لئے پہلا سبق ہے۔ صاحب مراقبہ ایک ایساطریقہ کار اختیار کرتاہے جس کی کوئی شعوری توجیہہ پیش نہیں کی جاسکتی۔ بجزاس کے کہ مراقبہ کرنے والے بندہ کے اندر بیک وقت دو نگاہیں کام کرتی ہیں۔ ایک نگاہ محدود ہے جو میڈیم (Medium)کے بغیر نہیں دیکھتی۔ دوسری نگاہ غیر محدود ہے اور اس کو کسی میڈیم کی ضرورت نہیں ہے۔ میڈیم سے مراد اسپیس ہے۔ گوشت پوست کی آنکھ اسپیس کے دائرے سے ماہر نہیں دیکھ سکتی اگر آنکھ کے سامنے سے اسپیس حذف کر دیا جائے تو کچھ نظر نہیں آتا اور اس کا تجربہ اس طرح کیا جاسکتا ہے کہ ایک نقطہ پر آنکھ کو اس طرح مر کوز کر دیا جائے کہ آنکھ کے ڈیلوں کی حرکت اوریلک جھیکنے کا عمل ساکت ہو جائے اس طرح نظر کے سامنے خلااور روشنی کے سواکوئی چیز نہیں آئے گی۔

پیراسائیکالوجی

فکشن حواس میں دیکھنے کی طرزیہ ہے کہ ڈیلا حرکت کر تاہے اور بلک جھپکتی ہے۔ اگر کسی آدمی کی پلکیں باندھ دی جائیں تو چند سیکنڈ کے بعد اس کے سامنے اند عیرے کے سواکو ئی چیز باقی نہیں رہتی۔ یعنی ڈیلوں کے اوپر بلک جھیکنے کے عمل کے ساتھ ساتھ ہلکی ضرب پڑتی ہے وہی باہر سے آنے والے عکس کو دماغ پر منتقل کرتی ہے۔

مثال:

ایک کیمرہ ہے۔ اس کے اندر فلم ہے۔ کیمرے میں نہایت عمدہ لینس (Lense)فٹ ہیں۔ فلم کے اوپر عکس منتقل ہونے کے لئے جتنی روشنی کی ضرورت ہے فضامیں وہ روشنی موجو د ہے۔ کیمرے کے لینس کو ہم آنکھ کہتے ہیں اور کیمرے کے اندر فلم کو ہم د ماغ یاحا فظہ کی اسکرین کہتے ہیں۔ لینس کے اوپر جو بٹن لگا ہواہے اس کو ہم ملک جھیکنے سے تعبیر کرتے ہیں۔ جب تک کیمرے کے اندر لگا ہوا بٹن یا کیمرے کی پلک نہیں جھیکے گی یا حرکت میں نہیں آئے گی، فلم پر فوٹو منعکس نہیں ہو گا۔اسی طرح جب تک آئکھ کے ڈیلوں کے اوپر آئکھ جھیکنے کا عمل صادر نہیں ہو گا۔ دماغ کی اسکرین پر کوئی نقش نہیں ابھرے گا۔ موجو دہ سائنس کی روشنی میں ایک منظر کاعکس دماغ کی اسکرین پر تقریباً پندرہ سینڈتک قائم رہتاہے۔ پندرہ سینڈتک قائم رہنے کامطلب پر ہے کہ عکس پہلے ہاکاہو تاہے پھر کچھ واضح ہو تاہے پھر

پير اسائيکالو. ي

اور زیادہ روش ہو تاہے۔ پھر د ھندلا ہو کر ریکارڈ بن جاتا ہے۔ پندرہ سینڈ گزرنے سے پہلے دوسر اعکس منتقل ہو جاتا ہے۔ اگر ہم پلک جھپکنے کے عمل کو مسلسل پندرہ سینڈ تک بار بار ساکت کریں توایک ہی نقش دماغ کی اسکرین پر منتقل ہو تار ہتا ہے۔

جب کوئی بندہ آئکھیں بند کر کے مراقبہ میں بیٹھتا ہے تواس صورت میں پلک جھیلنے کا عمل اور پتلی کی حرکت کا عمل جاری رہتا ہے۔
آئکھیں اگر بند ہوں تو عارضی طور پر پلک جھیلنے کا عمل توساکت ہوجاتا ہے لیکن پتلی کی حرکت اپنی جگہ موجو در ہتی ہے اور پتلی کی حرکت کے ساتھ ساتھ پوٹے بھی متحرک رہتے ہیں۔ پوٹوں کے متحرک رہنے سے مرادیہ ہے کہ پلک کی حرکت ابھی جاری ہے لیمنی دماغ کے ساتھ ساتھ پوٹے بھی متحرک رہتے ہیں۔ پوٹوں کے متحرک رہنے ہیں کومر کوز کر دیتا ہے اور وہ نقطہ "تصور شخ" ہے لیمنی وہ دیکھنے اوپر عکس بندی کا عمل ہورہا ہے۔ مراقبہ کرنے والا بندہ ایک نقطے پر اپنے ذہن کو مرکوز کر دیتا ہے اور وہ نقطہ "تصور شیل مجتمع کر دیتا ہے۔ مطلب یہ ہوا کہ ایک ہی عکس پانچ منٹ، دس منٹ، پندرہ منٹ تسلسل کے ساتھ دماغ کے اوپر منتقل ہوتا ہے۔

فانون:

جو عکس دماغ کی اسکرین پر منتقل ہوتا ہے اس عکس کے اندر موجو د صلاحیتیں، صفات اور خاصیتیں بھی دماغ کے اوپر منتقل ہوتی ہیں اور دماغ انہیں محسوس کرتا ہے۔ مثلاً ایک آدمی آگ دیکھتا ہے جیسے ہی آگ کا عکس دماغ کی اسکرین پر منتقل ہوتا ہے، آدمی کے اندر حرارت اور گرمی کی خاصیت پیدا ہوتی ہے۔ ایک آدمی سر سبز وشاداب در ختوں کے باغ میں موجو د ہے، رنگین پھولوں کی خاصیت یعنی خشد ک دماغ کو منتقل ہوتی ہے۔ اس طرح جب شیخ کی شبیہ دماغ کی اسکرین پر منتقل ہوتی ہے تو شیخ کے اندر جو علم حضوری کام کر رہا ہے وہ بتدر تے دماغ میں منتقل ہوتا رہتا ہے۔

پیر اسائیکالو جی

### اعتراف

#### ہو جا۔ کیا ہو جا؟

جو جا کنے والی ہتی کے ذہن میں جو پروگرام ہے وہ روحانی طور پر وجود میں آجائے جب یہ ہو جاروحانی مظاہرات اور خدوخال کی شکل میں وجود میں آگیا تو العامی کو علم میں بدلنے کے لئے ہو جا کنے والی ہتی نے خود کو روحانی مظاہر اتی دنیا کے سامنے پیش کر دیا۔ ہم جانے ہیں کہ نظر اس وقت کام کرتی ہے جب نظر کے لئے کوئی مرکزیت ہو۔ اس دنیا میں آنے کے بعد مرکزیت میں تبدیلی واقع ہوئی لین قانون اپنی جگہ بحال رہا۔ جس طرح حقیقت وہاغ کی اسکرین پر منتقل ہوتی ہے ای طرح عارضی حواس بھی دہاغ کی اسکرین پر منتقل کی وقت ہوئی اسکرین پر منتقل کیا ہے جب بعض کے ہوئی اسکرین پر منتقل ہوتی ہیں۔ اس صوف آئی اسکرین پر منتقل ہوتی ہیں۔ اس صوف آئی اسکرین پر منتقل کیا جائے جتنازیادہ ایک خیال وہاغ کی اسکرین پر منتقل ہوتا ہے ای مناسبت کو مرکزیت بنا کر بار بار دہاغ کی اسکرین پر منتقل کیا جائے جتنازیادہ ایک خیال وہاغ کی اسکرین پر منتقل ہوتا ہے ای مناسبت سے دماغ میں ایک چیئرن بن جاتا ہے اور بی چیئے شخ کی اسکرین پر منتقل ہوتا ہو ایک مناسبت سے دماغ میں ایک چیئرن بن جاتا ہے اور بی چیئے شخ کی اندر منتقل ہوتا ہو ایک ہوتی ہو جاتا ہے۔ بہم جبروحانی استادیا گئی اسکرین پر منتقل ہوتا ہوتا ہو تا ہو جاتا ہو اور جو تا ہے اور جی چیئے شخ کی اندر منتقل ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہوتی ہوتی ہوتا ہوتا ہوتا ہے اور جو جاتا ہے۔ اور ایک ہوجات ہیں۔ تصوف میں اس حالک کاذ ہن شخ کی روشنیوں سے منور ہو جاتا ہے۔ یہاں تک کہ شخ اور مریدا یک سالک کاذبین شخل ہو جاتا ہے۔ اور ایک وختقل ہو جاتی ہوتا رہتا ہے۔ اور ایک وقت ہوتا ہوتا ہے۔ اس حالت کی لیت سے جن طرح آئی ہوتا ہوتا ہے۔ اس حالت یا گینیت کو خاتی اندر ختال کی تیا ہوتا ہوتی ہیں۔ سالک اور شخخ کی صفات کو اپنی انداز کے ساتھ شخ کے علم اور شخخ کی صفات کو اپنی اندر منتقل کر لیتا ہو۔ اس طرح آئیک منام تو جہ اور ذہنی ار تکان کے ساتھ سیدنا حضور منائیڈ کے علم اور شخخ کی صفات کو اپنی اندر منتقل کر لیتا کہ اندر منتقل کر لیتا ہو۔ اس طرح آئیک من امر توجہ اور ذہنی ار تکان کے ساتھ سیدنا حضور منائیڈ کے علم اور شخخ کی صفات کو اپنی اندر منتقل کر لیتا ہو ۔ اس طرح آئیک منام تو توجہ اور ذہنی ار تکان کے ساتھ سیدنا تصور منائیڈ کے علم اور شخخ کی صفات کو اپنی اندر منتقل کر لیتا ہوتا کہ ہوتیا گیا ہوتا کہ اس کے اندر منتقل کر لیتا ہوتا کہ ہوتا کیا ہوتا کہ ہوتا کہ انہوں کو انداز کے ساتھ

فنا فی الشیخ کی حالت میں شخ کے اندر کام کرنے والی وہ صلاحیتیں سالک کے اندر بیدار اور متحرک ہو جاتی ہیں جن صلاحیتوں کی بنیاد پر شخ کے اندر سے سیدنا حضور صَّفَاتِیْمِ کی نسبت منتقل ہوتی ہے۔ اس ہی مقام کو فنا فی الرسول کہا جاتا ہے۔ حضور صَّفَاتِیْمِ کا ارشاد ہے کہ میں تمہاری طرح کابشر ہوں مگر میرے اوپر وحی آتی ہے۔ بشریت کے دائرے سے باہر ہو کر اگر دیکھا جائے تو حضور ختم المرسلین صَّفَاتِیْمِ کم پير اسائيكالو. ي

فضیلت سے ہے کہ ان کے اوپر وحی نازل ہوتی ہے۔ یہ وحی خدا کی طرف سے آتی ہے اور سید نا حضور مَثَافِیْا ہِمَ کے ذہن مبارک پر علوم لدنی،
انوار اور تجلیات الٰہی منعکس ہوتی ہیں۔ فنا فی الرسول کے بعد کوئی سالک قدم ہہ قدم محبت، عشق اور گداز کے ساتھ حضور مَثَافِیْا ہِمَ کے علوم کا عارف ہو تار ہتا ہے اور ایک سعید وقت ایسا آتا ہے کہ حضور مَثَافِیْا ہُمَ کے علوم سالک کو اس کی استعداد کے مطابق منتقل ہو جاتے ہیں۔
جتنی استعداد کسی سالک کے اندر موجود ہے اس ہی مناسبت سے وہ حضور مَثَافِیْا ہُم کی صفات میں جذب ہو جاتا ہے اور حضور مَثَافِیْا ہُم کی نسبت اور ہمت سے اس مقام میں جا تھہ ہرتا ہے جس مقام میں اس نے اس بات کا قرار کیا تھا کہ "جی ہاں" آپ میرے رب ہیں۔

اس نسبت کو تصوف میں وحدت کہا جاتا ہے۔ اس کے بعد اگر توفیق ملے تو وہ مقامات کھلتے ہیں جن کے بارے میں پھے لکھنا یا بتانا شعوری سکت سے باہر ہے۔ یہ سب بیان کرنے کا منشاء یہ ہے کہ انسان کے دماغ میں ایک اسکرین ہے جس کے اوپر بغیر وقفے کے عکس منتقل ہوتے رہتے ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ ہر عکس کی معنویت جداجد اہے۔ اگر عکس کی یہ منتقلی علم حصول کے دائرے میں ہے تو یہ علم مفروضہ اور فکشن ہے اور اگر اس علم کی منتقلی علم حضوری کے دائرے میں ہے تو عکس کے اندر موجود علم حقیقت پر مبنی ہوتا ہے لیکن قانون اپنی جگہ قانون ہے کہ جب تک ذہن انسانی پر کوئی نقش منتقل نہیں ہوتا انسان کی نظر اور فہم کام نہیں کرتی۔

### جادو

روحانی علوم جوروحانی اولاد کو منتقل ہوتا ہے وہ بالکل اس ہی طرح ہے جس طرح ایک باپ کی دنیاوی دولت اولاد میں تقسیم ہوتی ہے۔ جس طرح مادی طریقہ کارکے بعد اولاد کو مال باپ کی طرز قکر منتقل ہوتی ہے۔ اولاد دنیاوی جاہ و جلال، دولت و عزت اور جو اہر ات کی مثلاثی ہوتی ہے اور دنیاوی ہے اور دنیا کو اہمیت دیتی ہے۔ بالکل اس کے برعکس روحانی باپ کی اولاد کے نزدیک دنیا اور زر وجو اہر کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی، وہ صرف اس حد تک دنیا میں دلچینی لیتا ہے کہ اس کی دنیاوی ضروریات پوری ہوتی رہیں۔ ضروریات پوری ہونے میں بھی اس کے اندر یہ یقین متحکم ہو جاتا ہے کہ ضروریات کا گفیل اللہ ہے۔ اس کے برعکس وہ طرز فکر جس میں دنیا کی محبت ہو اس میں روحانی قدریں موجو دنہ ہوں، اسادیا گروسے علوم تو منتقل ہوں یعنی ایسے علوم جو روحانیت کے دائرہ کار میں نہ آتے ہوں اور طرز فکر منیادی طور پر دنیاوی ہو، تصوف کی اصطلاح میں استدراج کہلاتی ہے۔ استدراجی علوم وہ ہوتے ہیں جن کے اندر شیطانیت اور ذریت المیس کی طرز فکر میں دنیا مفروضہ اور فکشن کے علاوہ کچھ نہیں روحانی علوم کہلاتا ہے۔ استدراجی کی طرز فکر میں دنیا مفروضہ اور فکشن کے علاوہ کچھ نہیں روحانی علوم کہلاتا ہے۔

روحانی علوم کی دوطر زیں ہیں ایک اشدراج اور ایک علم حضوری۔وہ تمام علوم جو آدمی شیطانی طرز فکر اور شیطانی صلاحیتوں کو ہیدار کرکے حاصل کرلیتا ہے،استدراج ہے۔روحانی علوم کی طرح استدراجی علوم بھی بطور ورثہ منتقل ہوتے ہیں۔

استدراج حاصل کرنے کے لئے بھی ذکر واشغال کاسہارالیاجا تا ہے۔اس علم کو حاصل کرنے کے لئے بھی محنت ومشقت اٹھانی پڑتی ہے اور بڑی بڑی ریاضتیں کرنی پڑتی ہیں۔

علم حضوری حاصل کرنے کے لئے بڑے بڑے مجاہدے اور بڑی بڑی ریاضتیں کرنی پڑتی ہیں۔ جس طرح ایک روحانی آدمی سے کوئی کرامت صادر ہوتی ہے اس طرح ایک ایسے آدمی سے خرق عادت صادر ہوتی ہے جو استدراجی علوم کاوارث ہے۔ استدراجی اور شیطانی علوم سے خرق عادت کاصادر ہونا قر آن پاک سے ثابت ہے۔ سے خرق عادت کاصادر ہونا قر آن پاک سے ثابت ہے۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام کے واقعہ میں اس بات کو وضاحت سے بیان کیا گیا ہے۔

فرعون نے اپنے ملک کے تمام ماہر جادوگروں کو طلب کیا اور ایک مقررہ دن حضرت موسیٰ علیہ السلام سے مقابلے کے لئے مقرر ہوا۔ ایک بڑے میدان میں علوم استدراج کے ماہرین اور جادوگر جمع کئے گئے۔ اس میدان میں موسیٰ علیہ السلام بھی موجود تھے۔ سوال کیا گیاہے کہ موسیٰ علیہ السلام پہل آپ کی طرف سے ہوگی یا ہماری طرف سے ہوگی ؟ جلیل القدر موسیٰ علیہ السلام نے ارشاد فرمایا:

اے جادو گر!تم پہل کرو۔

جادوگروں نے رسیاں پھینکیں جو سانپ بن گئیں اور بانس پھینکے جو اژ دھابن گئے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام سانپ اور اژ دھوں کو دیکھے کر گھبر اگئے۔اللّٰہ کریم نے ارشاد فرمایا:

اے موسیٰ!ڈرنے اور غمگین ہونے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ میں تیرے ساتھ ہوں تواپناعصاء چینک دے۔

حضرت موکی علیہ السلام نے عصاء زمین پر ڈال دیا جو ایک بڑے ان دو علی ستدیل ہو گیا اور اس نے میدان میں موجود تمام سانپوں اور اثرد ھوں کو نگل لیااور اس طرح علم استدراج کے ماہرین جادو گروں پر علم حضوری کو فتح حاصل ہوئی لیکن ہہ بت کی خال نظر ہے کہ جادو گروں نے رسی جینی تو سانپ ہنے اور جادو گروں نے بانس جینی تو اثر دھا ہنے اور موکی علیہ السلام نے اپنی لا تھی جینی تو وہ اور جادو گروں نے بانس جینی تو اثار دھا بن گئی۔ فرق اگر کچھ ہے قووہ ہیہ ہے کہ موکی علیہ السلام کی ایک لا تھی اتنابڑا اثر دھا بن گئی کہ اس نے میدان میں موجود بے شار سانپوں اور اثر دھوں کو نگل لیا۔ لیکن جہاں تک جادو گروں کی خرق عادت یا جادو کر وں کی خرق عادت یا جادو کر وں کی خرق عادت یا جادو کر وں پر غلبہ حاصل ہوا اور اللہ کی نصرت ان علیہ السلام کی لا تھی بھی اثر دھا بن گئی۔ فرق صرف یہ نظر آتا ہے کہ موکی علیہ السلام کو جادو گروں پر غلبہ حاصل ہوا اور اللہ کی نصرت ان علیہ السلام کی لا تھی بھی اثر دھا بن گئی۔ فرق صرف یہ نظر آتا ہے کہ موکی علیہ السلام کو جادو گروں پر غلبہ حاصل ہوا اور اللہ کی نصرت ان کے شامل حال رہی۔ اس بات کو ذرا آسان الفاظ میں بیان کیا جائے تو اس طرح کہا جائے گا کہ علوم کا تھین دو نوں درجوں میں ہو تا ہے۔ کہ علم ایک درجہ بیہ ہے کہ اس علم کی بنیاد زر پر ستی نہیں ہوتی ہوں جو تا ہے اور دو سرے درجے میں علم حق کی تعریف ہیہ بیات نہیں ختی ساموائے اللہ کے اور پچھ نہیں ہوتا۔ اس کے پیش نظر دنیاوی لالچ نہیں ہوتا۔ اس کے ذہن میں کہی یہ بیات نہیں ناموری نہیں ہوتا۔ اس کے پیش نظر ذر پر ستی نہیں ہوتی۔ اس کے بیش نظر دنیاوی لالچ نہیں ہوتا۔ اس کے ذہن میں کہی یہ بیات نہیں وادوں کو ذہن یہ جوتا ہے اس کے دو خالف استدرائ آتی کہ مجھ سے کوئی ایس خرق عادت صادر ہوجس کی وجہ سے لوگ مرعوب ہوں اور میر می عزت کی جائے۔ اس کے بر خلاف استدرائ آتی کہ مجھ سے کوئی ایس خرق عادت صادر ہوجس کی وجہ سے لوگ مرعوب ہوں اور میر کی عزت کی جائے۔ اس کے بر خلاف استدرائ وادوں کو خور کی کوئی کے دور کے کار دنیا حاصل کر دنیا حاصل کرتے ہیں۔ اس کی سند بھی قر آن یا کہ سے اس کے۔ اس کے بر خلاف استدرائ

فرعون نے جادو گروں کو طلب کر کے کہا:

اگرتم نے موسیٰ کوزیر کر دیا تومیں تہہیں مالا مال کر دوں گا اور تہہیں اپنامصاحب بنالوں گا۔

اس بات سے واضح ہو تا ہے کہ جادوگروں نے جادو کے ذریعے جو کارنامے انجام دیئے اس کے پیچھے دنیاوی اغراض اور دنیا پرستی تھی۔

جب کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کو میدان میں آنے سے پہلے اس قسم کی کسی بات کا خیال تک نہیں تھا۔ محض حق کے غلیم کے لئے اور اللہ کی عظمت و جبر وت کو ظاہر کرنے کے لئے اور یہ بتانے کے لئے کہ شیطانی علوم، علوم حق کے سامنے باطل ہیں، کمزور اور جبوٹے ہیں میدان میں تشریف لے آئے۔ اللہ کا یہ ارشاد کہ ڈر مت اپنی لا تھی چینک دے۔ یہ ثابت کر تاہے کہ جادو گرول نے میدان میں جادو جگایا۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام اس کے لئے پہلے سے تیار نہ تھے۔ محض اللہ کے بھروسے پر ان بڑے بڑے طاقتور جادو گرول کے جادو جگایا۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام اس کے لئے پہلے سے تیار نہ تھے۔ محض اللہ کے بھروسے پر ان بڑے بڑے طاقتور جادو گرول کے

پير اسائيكالو. ي

سامنے جا کھڑے ہوئے اس کے علاوہ جادو گرول نے جورسیاں پھینگی تھیں ان کے سانپ بن گئے تھے۔ یہ سب فریب اور فکشن تھا۔ اس لئے کہ جب موسیٰ علیہ السلام کی لا تھی نے ان کو نگل لیا تو ان کا وجو دختم ہو گیا جب کہ موسیٰ علیہ السلام نے اپناعصاء پر ہاتھ ڈالا تو ان کے ہاتھ میں دوبارہ عصاء آیا۔

معجزے اور جادومیں پیے فرق ہے کہ جادو کی تخلیق اور جادو کا مظاہر ہ عارضی ہو تاہے۔

قانون:

حقیقت تبدیل نہیں ہوتی، حقیقت رہتی ہے۔ جادو کے زور سے بنے ہوئے سانپ اور جادو کے زور سے بنے ہوئے اژد ھے سب نیست ونابود ہو گئے اور موسی علیہ السلام کی لا مٹی موجو در ہی۔ اس واقعہ سے روحانی شاگر دول کے لئے یہ انکشاف ہوا کہ طرز فکر اگر غیر حقیق ہے تو حقیقت میں رو وبدل نہیں ہو تا۔ ایک استادیا گروا پنے چیلے کو جب استدرا ہی علوم سکھا تا ہے اور یہ علوم سکھا نے کے لئے چیلے کے اندر اپنی طرز فکر منتقل کر تا ہے تو وہ چیلہ گروتو بن جا تا ہے لیکن حقیقت سے مگلے مل ہے۔ اور جب کوئی بندہ پنیمبر وں کی طرز فکر سے علوم حاصل کر تا ہے تو حقیقت آشنا ہو جا تا ہے یہاں تک کہ حقیقت، حقیقت سے گلے مل لیتی ہے۔ تاریخ میں ایک بھی ایسی مثال موجود نہیں ہے کہ کسی ایسے بندے نے جو حقیقی طرز فکر کاحامل تھا علم استدران ہی طرف رجوع کیا ہواور الی ہز اربامثالیں موجود بیں کہ علم استدراج کے بڑے بڑے ماہر اور دانشوروں نے اسلام کی حقانیت کو قبول کر کے شیطانی علوم سے اپناذ ہن صاف کر کے حق آشناءاور حق پرست بن گئے۔

مرشد کریم، استادیا گروکی طرح ہے۔ بات صرف اتن سی ہے کہ استاد کے اندر طرز فکر کو نسی کام کررہی ہے اور اس طرز فکر کا تعلق شیطانیت سے ہے یا اس طرز فکر کی رسائی حق پر ہے وہی طرز فکر بندے کو اللہ سے متعارف کرواتی ہے اور اللہ کا کام ہوجاتا ہے اور اللہ کا دوست بن جاتا ہے۔ اللہ سے ہم کلام ہوجاتا ہے اور اللہ کا دوست بن جاتا ہے۔

الیادوست جس کے اندرخوف اور غم نہیں ہو تا۔

96

ماحول

پیر اسائیکالوجی

انسان کاکر داراس کی طرز قکر گی تغییر کرتا ہے۔ طرز قکر میں تی ہے توکر دار بھی پیچیدہ بن جاتا ہے۔ طرز قکر سادہ ہے تو بندے کی بزندگی میں سادگی داخل ہو جاتی ہے۔ طرز قکر اگر سطی ہے تو بندہ سطی طریقہ پر سوچتا ہے۔ طرز قکر میں اگر گہرائی ہے تو بندہ سطی طریقہ پر سوچتا ہے۔ طرز قکر میں ای طرز قکر کی نشاندہ بی ہے۔ اللہ کریم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے واقعے میں ای طرز قکر کی نشاندہ بی ہے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے واقعے میں اس بات کی طرف اشارہ موجود ہے کہ ایک خاص طرز قکر کے لوگوں میں رہتے ہوئے بھی طرز قکر الگ ہو سکتی علیہ السلام کے واقعے میں اس بات کی طرف اشارہ موجود ہے کہ ایک خاص طرز قکر کے لوگوں میں رہتے ہوئے بھی طرز قکر الگ ہو سکتی علیہ السلام کے واقعے میں اس بات کی طرف اشارہ موجود ہے کہ ایک خاص طرز قکر کہ لوگوں میں رہتے ہوئے بھی طرز قکر الگ ہو سکتی ہے۔ یہ حقیقت پندانہ طرز قکر کہاں سے بنظل ہوئی۔ جب کہ پورے ماحول میں کہیں نظر نہیں آتی۔ اس کا جواب یہ ہے کہ حقیقت پندانہ طرز قکر کہاں سے بندی ہو آت کی اندر موجود ہے لیکن ہر آدمی استانہ ہیں کر تا۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام ہے جواب دیا اپنے خداؤں سے پوچھا لو لوگوں کے سامنے یہ بات آگئ کی کہ بت اپنی مرضی اور منشاء استعمال نہیں کر تا۔ جواب دیا ہے خداؤں سے پوچھا لو لوگوں کے سامنے یہ بات آگئ کی کہ بت اپنی مرضی اور منشاء استعمال نہیں کر سکتے اور انہیں تو زاج اس سکتا ہے لیکن ان کے اندر پھر بھی حقیقت پندی کے حرکت نہیں کی۔ وحلی میں کہ جو چیز مفروضہ ہے اس کو حقیقت نہیں کہا جاستا۔ وہ یہ بھی بتاتا ہے کہ باوجود اس کے کہ آدمی خود کو بعد بالکل غیر انسان ہے وارن میں کہیں بھی بتاتا ہے کہ باوجود اس کے بعد بالکل غیر اختیار سے نہیں چاہتا کہ ودور دائی کہیں جو ان کے بعد بالکل غیر اختیار سے نہیں کی جو بی نہیں چاہتا کہ ودور میں کہیں جو ان کے بعد نہ چاہئے کیان اس کے وجود ورڈھا ہو جاتا ہے۔ دنیا کا ایک فردواحد بھی یہ نہیں چاہتا کہ ودور ورش کہیں جو ان کے بعد نہ چائے کیان

جو آدمی پیدا ہو تاہے وہ مرتاضرور ہے۔ آدمی کو اس بات پر تواختیار ہے کہ وہ غذائی ضروریات کو کم یازیادہ کرلے لیکن اس پر دستر س

نہیں ہے کہ وہ ساری زندگی کھانے کھائے یاساری زندگی نہ یانی پیئے یا ہفتوں مہینوں بیدار رہے۔ یہ تمام باتیں ایسی ہیں جو ہر ہر لمحے میں

آدمی کے ساتھ چپکی ہوئی ہیں۔ لمحات، گھنٹے، دن، مہینے اور سالوں، یہ تغیر ایک ایبا تغیر ہے جس سے کوئی باہوش آدمی ا نکار نہیں کر سکتا۔

ان تمام تغیرات کی نشاند ہی کرکے مرشد کریم بتاتا ہے کہ اس تغیر کے پیچھے یہ حقیقت چھپی ہوئی ہے کہ کوئی ذات الی ہے جس کے ہاتھ

میں اس تغیر و تبدل کی ڈوریاں ہیں اور وہ ہاتھ ان ڈوریوں کو جس طرح حرکت دیتا ہے زندگی میں تغیر واقع ہو تاہے۔سالک جب دن رات

ایسے مشاہدات سے گزر تاہے جن کے اوپر غیر روحانی آدمیوں نے پر دہ ڈالا ہواہے تو اس کا ذہن خود بخو د اس قادر مطلق ہستی کی طرف رجوع ہو جاتاہے جس ہستی نے تغیر و تبدل کی ڈوریاں سنجالی ہوئی ہیں۔

طرز فکر کا یہی نے ہے جو مرشد کریم دماغ میں بو دیتا ہے پھر اس نے کو پر وان چڑھانے کے لئے مرشد مزید جدوجہد اور کوشش کرتا ہے۔ وہ ایسے برگزیدہ حضرات کو سامنے لاتا ہے جن کی طرز فکر میں حقیقت پیندی کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی ہے۔ مثلاً وہ اپنے تصرف سے مرید کوخواب کی ایسی دنیا میں لے جاتا ہے جس دنیا میں اولیاء اللہ اور پنج برول کی زیارت اسے نصیب ہوتی ہے۔ مسلسل اور متواتر خوابی مشاہدے کے بعد اس کارخ اولیاء اللہ اور پنج برول کی طرف مڑ جاتا ہے اور اس کی طرز فکر پر ایسارنگ چڑھ جاتا ہے جو رنگ اولیاء اللہ اور پنج برول کے لئے مخصوص ہے۔

اس کی باطنی آنکھ پر مرشد کریم الی عینک لگادیتا ہے کہ عینک کے اندر لگے ہوئے شیشے اس کو وہی کچھ دکھاتے ہیں جو مرشد کریم کی طرز فکر ہے۔ مثلاً عینک کے اندر جس رنگ کے گلاس اگر ہوتے ہیں آدمی کو وہی رنگ نظر آتا ہے۔ عینک کے گلاس اگر سرخ ہیں تو ہر چیز نیلی نظر آتی ہے۔ گلاس اگر سرخ ہیں تو ہر چیز سرخ نظر آتی ہے۔ گلاس اگر صاف شفاف اور مجلیٰ ہیں تو اسے چیزیں صاف شفاف اور مجلیٰ نظر آتی ہے۔ گلاس اگر دھند لے ہیں تو ہر چیز دھندلی نظر آتی ہے اور اگر عینک کے شیشے اندھے ہیں تو عینک کے شیشے آنکھ پر لگانے کے باوجود آنکھ اندھی رہتی ہے، پچھ نظر نہیں آتا حالانکہ عینک لگانے کے بعد آنکھ کھلی رہتی ہے۔

رنگ دراصل طرز فکر ہے۔ عینک کے اندر جس قسم کی طرز فکر کا گلاس فٹ کر دیاجا تاہے وہی طرز فکر کام کرتی ہے۔ عینک کے اندر شیشہ اتناصاف اور مجلّی بھی ہو تاہے کہ آدمی میلوں دور کی چیز دیکھ سکتاہے اس کے برعکس عینک میں لگا ہوا گلاس اتنا اندھا بھی ہو تاہے کہ عینک لگانے کے بعد آدمی کواتنا بھی نظر نہیں آتا جتنا کہ عینک لگائے بغیر نظر آتا ہے۔

دیکھنا، چیزوں کی ماہیت معلوم کرنا، تفکر کرنا ہر آدمی کے اندر موجود ہے۔ بات صرف اتنی ہے کہ ہمیں ان صلاحیتوں کا استعال نہیں آتا۔ مرشد چونکہ تفکر کی صلاحیتوں کے استعال کو جانتا ہے اور اس کی زندگی تفکر سے تعمیر ہوئی ہے اس لئے مرید کے اندر جب مرشد کی صلاحیت منتقل ہوتی ہے تو تفکر کا بویا ہوا نیچ آہتہ آہتہ تناور درخت بن جاتا ہے۔

اس نیج کو تناور در خت بننے میں جو چیزر کاوٹ بنتی ہے وہ آدمی کا پناذاتی ارادہ اور عقل ہے۔ کوئی بندہ جب اپنی ذات کو سامنے لے آتا ہے اور عقل کو سب کچھ سمجھ لیتا ہے تواسے کامیابی نہیں ہوتی۔ اس لئے کہ اس کے اندر جو شعور کام کر تارہاہے اس کا تعلق اس طرز فکر سے ہے جس طرز فکر میں گہرائی اور حقیقت پیندی نہیں ہے۔

پیر اسائیکالو جی

### سخاوت

عام مشاہدہ ہے کہ بچے جو زبان بولتا ہے اس زبان کو سکھنے کے لئے درس و تدریس کا کوئی سلسلہ قائم نہیں کیا جاتا۔ بچے جس طرح ماں باپ کو بولتے ہوئے دو کھتا ہے وہی الفاظ بولنا شروع کر دیتا ہے۔ عمر کی مناسبت سے لفظ ٹوٹے ہوئے ہوئے ہوتے ہیں لیکن بالآخر وہ اپنی مادری زبان اس طرح بولتا ہے کہ جیسے یہ ہمیشہ سے سکھا سکھا یا پیدا ہوتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ والدین جس طرح خورد ونوش کرتے ہیں بچے بھی اس طرح کھانا کھاتا ہے۔ ماحول اگر پاکیزہ اور صاف ستھر اسے تو بچے کا ذہن بھی پاکیزہ اور صاف ستھر ارہتا ہے۔ والدین اگر گالیاں بکتے ہیں تو گھر میں بچے کے لئے گالیاں دینا کوئی خلاف معمول یا ہری بات نہیں ہوتی۔ بچے کے اوپر وہ تمام اثرات مرتب ہوتے ہیں جو اس کے ماحول میں موجود ہیں۔ گھر کی چارد بواری اور مال کی آغوش سے نکل کر بچے جب باہر کے ماحول میں قدم رکھتا ہے تو اس کے اوپر وہ تمام اثرات مرتب ہوتے ہیں جو ماحول میں موجود ہیں۔

روحانی نقطہ نظر سے دنیامیں ہرپیدا ہونے والا فرد آدھاماحول کے زیر اثر تربیت یا تاہے اور آدھاوالدین کی تربیت کے مطابق۔

اس غیر اختیاری تربیت کے بعد ایک دوسر ادور شروع ہوتا ہے وہ یہ کہ والدین اپنے گخت جگر کو کیا بنانا چاہتے ہیں۔ والدین اگر پچے کے اندر خود نمائی کی عادات منتقل کر دیتے ہیں تو پچے کے اندر خود نمائی کے اثرات غالب آجاتے ہیں۔ والدین اگر پچے کی صحیح تربیت کے ساتھ ایسے علوم سکھاتے ہیں جن علوم میں اخلاقیات کازیادہ اثر ہوتا ہے تو بچے بااخلاق ہوتا ہے اور شعور کی منزل میں داخل ہو کر ایسا پیکر بن جاتا ہے جو معاشر ہے کے لئے عزت و تو قیر کا باعث ہوتا ہے۔ والدین کی طرز فکر اگر دولت پرستی ہے تو اولاد کے اندر دولت پرستی کے رجانات زیادہ مشخکم ہوجاتے ہیں۔

تربیت کے دوطریقے ہیں۔ ایک غیر اختیاری اور دوسر ااختیاری۔ غیر اختیاری طریقہ یہ ہے کہ بچہ جو پچھ گھر کی چار دیواری اور ماحول میں دیکھتا ہے اسے قبول کرلیتا ہے۔ اختیاری صورت یہ ہے کہ والدین اسے مخصوص تربیت کے ساتھ معاشر سے سے روشناس کراتے ہیں اور جب یہ بالغ فر دہو جاتا ہے تواس کی اپنی ایک شخصیت بن جاتی ہے۔

کسی بندے کے کر دارکی تشکیل کے لئے ضروری ہے کہ اسے ایک مخصوص طرز فکر حاصل کرنے کے لئے وہی ہی قربت حاصل ہوجس طرح ایک فردے لئے ماحول، والدین، رشتے دار اور تغلیمی درسگاہ قربت کا ذریعہ بن کر اس کے کر دارکی تشکیل کرتے ہیں۔ اسی طرح روحانی آدمی کے کر دارکی بھی تشکیل ہوتی ہے اور وہ اس طرح ہوتی ہے کہ اسے ایسے کسی بندے کی قربت حاصل ہوجاتی ہے جس کا

ایک بکری اور انسان کی زندگی کا اگر تجوید کیا جائے تو بکری اور انسان ایک بی طرح کی زندگی گزارتے ہیں۔ انسان کو جو صلاحیت کبکری سے ممتاز کرتی ہے وہ یہ ہے کہ انسان اسپخ اندر موجود مخفی صلاحیتوں سے واقف بہیں ہے بااے اپنی ذات کا عرفان حاصل نہیں ہے تو وہ بکری یا کسی دو سرے جانور سے ممتاز نہیں ہے۔ مخفی صلاحیتوں سے واقف ہونے کے لئے ضروری ہے کہ اسے ایسی ناصل نہیں ہے تو وہ بکری یا کسی دو سرے جانور سے ممتاز نہیں ہے۔ مخفی صلاحیتوں سے واقف ہونے کے لئے ضروری ہے کہ اسے ایسی باپ کی آغوش میسر ہو جس کے اندر مخفی علوم کا دریا موجزن ہو اور اسے ایسا احول میسر ہو جس ماحول میں پاکیزگی ہو۔ باپ سے مراد استادیا مرشد ہے۔ ماحول سے مراد مرشد کی روحانی اولاد ہے۔ بیچ کاشعور والدین کی گود،گھر کی چار دیواری اور ماحول سے براد مرشد کی روحانی اور اضطر اب ہے تو بچ بھی ذہنی طور پر سکون سے نا آشا ہو تا ہے۔ اس کے بر عکس اگر گھر میں سکون ہے ، آرام ہے ، والدین کی آواز میں مٹھاس ہے ، لیچ میں بیار ہے اور دماغی اعتبار سے والدین پر سکون نے والدین پر سکون کر دار کا حال ہو تا ہے۔ یہ بات بہارے مشاہدے میں ہے کہ چی کر بولئے والے والدین کے بچو سکون ہیں تو بچے بھی چی کر بولئے ہیں۔ نہر یو لئے والے والدین کے بچو کے اندر غرور اور تکبر کوٹ کوٹ کر بھر ابوا ہو تا ہے۔ ضدی اور سرکش والدین کے بچے ضدی اور سرکش ہوتے ہیں۔ کہر ونخوت کے پیکر والدین کے بچو کی اولاد حلیم طبیعت ہوتی ہے۔ " فی والدین کی اولاد عام طور پر سخی ہوتی ہے۔

تاریخ کے اوراق شاہد ہیں کہ پیغمبر اسلام مُثَلِّ ﷺ کے سامنے جب جنگی قیدیوں کی فہرست پیش کی گئی توایک خاتون کے نام کے ساتھ طائی لکھا ہوا تھا۔ شخیق کرانے سے معلوم ہوا کہ یہ خاتون حاتم طائی کے قبیلے کی ہے۔ پیغمبر اسلام مَثَاثِیْاً نے اس کی رہائی کا حکم صادر فرمایا۔ پير اسائيکالو.ي

خاتون کو جب رہائی کی نوید سنائی توطائی خاتون نے آزاد ہونے سے انکار کر دیااور کہا کہ یہ بات میرے خاند انی روایت کے خلاف ہے کہ میں آزاد ہو جاؤں اور میر اقبیلہ قید و بند کی صعوبت بر داشت کرے۔

پنیمبر اسلام مَثَلَّیْنِیْم کوجب اس بات کاعلم ہوا تو انہوں نے طائی خاتون کے ساتھ پورے طائی قبیلے کو انعام واکر ام کے ساتھ آزاد کر دیا۔ پنیمبر وں کی زندگی کامشاہدہ کرنے کے بعد یہی نتیجہ سامنے آتا ہے کہ اللہ نے مخصوص کر دار کے لوگوں کا ایک سلسلہ قائم کیا ہے اور جولوگ اس سلسلے سے وابستہ ہو جاتے ہیں اور ان کی وابستگی قربت کا درجہ حاصل کر لیتی ہے ان کے اندر بھی وہی قدریں منتقل ہو جاتی ہیں جو اس مخصوص کر دار کے مقدس لوگوں کا حصہ ہیں۔ راہ سلوک پر چلنے کے لئے سالک کو کسی شخص کا ہاتھ بکڑنا اس لئے ضروری ہے کہ اسے ایک روحانی باپ کی شفقت میسر آجائے اور اس روحانی باپ کی اولاد کا بھر پور ماحول میسر آجائے اور د ہنی تربیت ہو جائے۔



101

## تواب وعذاب

پیر اسائیکالوجی

ایک آدمی طبعی طور پر کتنابی خشک کیوں نہ ہو جب وہ ایسی جگہ جاتا ہے جہاں رنگ وروشنی کی محفلیں منعقد ہوتی ہیں اور گانوں کے اونے نے بنا ہی خشک کیوں نہ ہو جب وہ ایسی جگہ جاتا ہے جہاں رنگ وروشنی کی محفلیں منعقد ہوتی ہوجاتا اونچے نیچے سروں سے فضامعمور ہوتی ہے تو بالآخر وہ بندہ گانے بجانے میں دلیے بیٹ لگتا ہے اور گانے بجانے کے آداب سے واقف ہوجاتا ہے۔ جو آدمی ایسے ماحول میں رہتا ہے جس ماحول میں جو ا،سٹہ، لہوولعب کی دنیا آباد ہے وہ بندہ کتنا ہی صاف ستھر اہو بالآخر وہ متاثر ہوجاتا ہے۔ بزرگوں کا کہنا ہے کہ خربوزے کو دیکھ کر خربوزہ رنگ پکڑتا ہے۔

د نیا میں جنے لوگ آباد ہیں ان کا تعلق مخصوص طرز فکر ہے ہے اور طرز فکر کی بنیاد پر بی کسی گروہ کسی ذات ، کسی برادر کی اور کسی خوص کا تعین کیا جا تا ہے۔ ہمارے سامنے پینیم وال کا بھی کر دار ہے۔ د نیا کی تار سخی موجود ہیں جن میں سخاوت عام ہے جنیوں نے پینیم بول کی خالفت کی اور انہیں قبل کیا۔ تاریخ کے صفات میں ایسے لوگوں کا کر دار بھی موجود ہیں جن میں سخاوت عام ہے اور ایسے کر دار بھی موجود ہیں جن میں کنوی اور بینی این معراج کو بینی ہوئی ہوئی ہے۔ کبو تی اور بینی گا دوان کے کر دار کا باوا آدم قارون ہے۔ جب تک د نیا تائم رہے گی قارون کی ذریت اور قارون کے کر دار سے متاثر لوگ موجود رہیں گے اور جب تک د نیا موجود ہیں تھی لوگ موجود رہیں گے اور جب تک د نیا موجود ہیں تھی لوگ موجود رہیں گے د دیا تائم رہ بی نظر وال ہے د کیسے ہیں تو ہیں۔ پینیم بول کے کر دار کو جب ہم خورد بینی نظر وال ہے د کیسے ہیں تو ہیں بھی اچھائی کے علاوہ کوئی دو سری چیز نظر نہیں آتی لیتی وہ ایسے کر دار سے مستفیض ہیں جس کر دار میں لطافت طاوت کے علاوہ کوئی دو سری چیز نظر نہیں آتی لیتی وہ ایسے کر دار سے مستفیض ہیں جس کر دار میں لطافت طاوت کے علاوہ کوئی دو سری چیز نظر نہیں آتی لیتی وہ ایسے کر دار سے مستفیض ہیں جس کر دار میں لطافت طاوت کے علاوہ کوئی دو سری چیز نظر نہیں تا تا ہے وہ اللہ کی باد شاہت میں نما نمید میں نما نمید کی شیطانیت ہے تھی اس ایس کے تعرب ہو کر شیطانیت ہے وہ اللہ کی باد شاہت میں نما نمید میں بیا تا ہے۔ وہ تمام طرزیں ہوبند کو اللہ سے دو ریس کے اوصاف منتقل ہو جاتے ہیں۔ پینچہروں کے موصاف منتقل ہو جاتے ہیں۔ پینچہروں کے موصاف نمی ہو تا ہے جو تار کی اور تائی خوف اور غم مسلط رہتا ہے۔ ایساخوف اور غم جو زندگی کے ہر قدم کو نا قابل شکست وریخت زنجیوں سے میں میں بھی ایس کی مور ند گی کے ہر قدم کو نا قابل شکست وریخت زنجیوں شرویات کے جو میں بر ہو تا ہے جبھی وہ مواثی کی ہر قدم کو نا قابل شکست وریخت زنجیروں سے میں ہر وہ تا ہے جبھی وہ مواثی ضروریات کے میں عبر دریات کے میں میں ہر اسے کہھی وہ دن کی ضائع جو ندگی کے ہر قدم کو نا قابل شکست وریخت نے خیروں کے میں میں ہر بر تا ہے جبھی وہ دون شون سے میں ہر ہونے ندگی عمل کو دونا قاور غم جو تا ہے جبھی وہ مواثی ضروریات کے میں میں میں میں دیات کے جبھی وہ مواثی ضروریات کے کھی اسے زندگی ضائع ہونے نمی کو تا ہے جبھی وہ مواثی ضروریات

پير اسائيكالو جي

پورانہ ہونے کے خوف میں مبتلار ہتاہے کبھی اس کے اوپر بیاریاں جملہ آور ہوتی ہیں اور کبھی وہ وسائل کے انبار میں اس طرح دب جاتاہے کہ اسے نکلنے کا کوئی راستہ نظر نہیں آتا۔ موت جس کو بہر حال آنا ہے اس کے اوپر خوف بن کر مسلط ہو جاتی ہے۔ حالانکہ وہ جانتاہے کہ موت سے کسی بھی طرح رستگاری نہیں ہے۔ شیطانی طرزوں میں ایک بڑی قباحت سے سے کہ آدمی ذہنی اور نظری طور پر اندھا ہو تا ہے اور یہی اندھا بن اسے در دناک عذاب میں مبتلا کر دیتا ہے۔

پنجبرانہ طرزوں میں آدمی کے اوپر خوف اور غم مسلط نہیں ہو تا توعدم تحفظ کے احساس سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ موت چو ککہ ایک اللہ حقیقت ہے اس لئے مرنے کے لئے تیار رہتا ہے اور جب وہ مرنے کے لئے تیار ہوجاتا ہے تو موت اس کے لئے دنیا کی سب سے زیادہ خوش نما چیز بن جاتی ہے۔ اسے اس بات کا سراغ مل جاتا ہے کہ موت کوئی بھیانک عمل نہیں ہے بلکہ موت ایک عالم سے دو سرے عالم میں نشقل ہونے کانام ہے۔ جس طرح وہ رنگ و بو کی و نیامیں زندگی کے تقاضے پُر کرتا ہے اسی طرح مرنے کے بعد کے عالم میں بھی زندہ رہتا ہے۔ روحانی اور جسمانی تمام ضروریات پوری کرتا ہے اور ہیات محض اس کے قیاس میں داخل نہیں ہوتی بلکہ وہ اس شگفتہ زندگی کا مشاہدہ کر لیتا ہے۔ ایک طرز فکر کے آدمی و مرب کے قراب سے متازر ہے ہیں۔ شیطانی طرز فکر میں زندگی گزار نے والا بندہ انبیاء کے گروہ میں داخل نہیں ہوتا اور انبیاء کی طرز فکر سے آشا بندہ شیطانی گروہ میں داخل نہیں ہوتا۔ شیطانی طرز فکر میں ایک بڑی خرابی ہے کہ بندہ ہم عمل اس لئے کرتا ہے کہ اس عمل کے پیچھے کوئی نہ کوئی لا کھے یاد نیاوی مفاد ہوتا ہے بعنی وہ عمل کرنے کامادی صلہ خرابی ہے ہے کہ بندہ ہم عمل اس لئے کرتا ہے کہ اس عمل کے پیچھے کوئی نہ کوئی لا کھے یاد نیاوی مفاد ہوتا ہے بعنی وہ عمل کرنے کامادی صلہ عابتا ہے۔ تصوف ایسے عمل کو جس عمل کے پیچھے کوئی نہ وئی لا قبے یاد نیاوی مفاد ہوتا ہے بعنی وہ عمل کرنے کامادی صلہ عابتا ہے۔ تصوف ایسے عمل کو جس عمل کے پیچھے کوئی نہ وئی اقدم قرار دیتا ہے۔